
opusdei.org

Temat 7.
Wyniesienie do
stanu
nadprzyrodzonego i
grzech pierworodny

Stwarzając człowieka, Bóg
ukonstytuował go w stanie
świętości i sprawiedliwości.
Poza tym dał mu możliwość
udziału w Boskim życiu, przy
dobrym korzystaniu z wolności.

25-12-2012



1. Wyniesienie do stanu
nadprzyrodzonego

Stwarzając człowieka, Bóg
ukonstytuował go w stanie świętości
i sprawiedliwości. Poza tym dał mu
możliwość udziału w Boskim życiu,
przy dobrym korzystaniu z wolności
(por. Katechizm, 374, 375). W ten
sposób Tradycja i Magisterium przez
wieki interpretowały opis raju
umieszczony w Księdze Rodzaju. Ten
stan nosi teologicznie nazwę 
wyniesienia do stanu
nadprzyrodzonego, ponieważ
oznacza bezinteresowny dar,
nieosiągalny tylko przy pomocy sił
przyrodzonych, niewymagany,
chociaż zgodny ze stworzeniem
człowieka na obraz i podobieństwo
Boga. W celu właściwego
zrozumienia tej kwestii należy mieć
na uwadze pewne aspekty.

a) Nie należy oddzielać stworzenia
od wyniesienia do porządku



nadprzyrodzonego. Stworzenie nie
jest „obojętne” w stosunku do
komunii z Bogiem, tylko jest na nią
ukierunkowane. Kościół zawsze
nauczał, że cel człowieka jest
nadprzyrodzony (por. DH 3005),
dlatego że „w Nim [w Chrystusie]
wybrał nas przed założeniem świata,
abyśmy byli święci” (Ef 1, 4). To
znaczy, nigdy nie istniał stan „czystej
natury”, ponieważ Bóg od początku
ofiaruje człowiekowi swoje
przymierze miłości.

b) Chociaż w rzeczywistości celem
człowieka jest przyjaźń z Bogiem,
Objawienie naucza nas, że na
początku historii człowiek zbuntował
się i odrzucił komunię ze swoim
Stwórcą. Jest to grzech pierworodny,
zwany również upadkiem, właśnie
dlatego że człowiek został wcześniej 
wyniesiony do bliskości Boga.
Niemniej jednak, tracąc przyjaźń z
Bogiem, człowiek nie pozostaje



zredukowany do nicości, tylko nadal
jest człowiekiem, stworzeniem.

c) Pokazuje nam to, że, chociaż nie
można pojmować zamysłu Bożego
jako oddzielnych elementów (jak
gdyby Bóg najpierw stworzył
„kompletnego” człowieka, a potem
„dodatkowo” go wyniósł), należy
odróżnić, w ramach jednego Bożego
planu, różne porządki1. Opierając się
na fakcie, że wraz z grzechem
człowiek utracił niektóre dary, ale
zachował inne, chrześcijańska
tradycja odróżniała porządek
nadprzyrodzony (wezwanie do
przyjaźni z Bogiem, którego dary są
tracone z grzechem) od porządku
przyrodzonego (tego, co Bóg udzielił
człowiekowi, stwarzając go, i co
pozostaje, również mimo ludzkiego
grzechu). Nie są to dwa porządki
leżące obok siebie albo niezależne,
ponieważ w rzeczywistości to, co
przyrodzone, od początku jest
wpisane w to, co nadprzyrodzone, i



nakierowane na to, co
nadprzyrodzone. Natomiast to, co
nadprzyrodzone, doskonali to, co
przyrodzone, nie likwidując tego.
Równocześnie porządki te różnią się
od siebie, ponieważ historia
zbawienia wykazuje, że
bezinteresowność Bożego daru łaski i
odkupienia jest odmienna od
bezinteresowności Bożego daru
stworzenia, przy czym ten pierwszy
jest nieskończenie większym
przejawem miłosierdzia i miłości
Boga2.

d) Trudno opisać stan niewinności
utraconej przez Adama i Ewę3, o
którym jest niewiele stwierdzeń w
Księdze Rodzaju (por. Rdz 1, 26-31; 2,
7-8. 14-25). Dlatego tradycja zwykła
charakteryzować taki stan pośrednio,
wnioskując, w oparciu o
konsekwencje grzechu, o którym
mowa w rozdziale trzecim Księgi
Rodzaju, jakie były dary, którymi
cieszyli się nasi pierwsi rodzice i



które mieli przekazać swojemu
potomstwu. I tak stwierdza się, że
otrzymali oni dary przyrodzone
odpowiadające ich normalnej
kondycji stworzeń i tworzące ich
istotę jako stworzeń. Otrzymali
również dary nadprzyrodzone, to
znaczy, łaskę uświęcającą,
ubóstwienie, które niesie ze sobą ta
łaska i ostateczne wezwanie do
oglądania Boga. Razem z nimi
tradycja chrześcijańska uznaje
istnienie w raju „darów
pozanaturalnych (præternaturalia)”,
to znaczy, darów, które nie były
wymagane przez naturę, ale z nią
zgodne, doskonaliły ją w porządku
przyrodzonym i ustanawiały ją
ostatecznie przejawem łaski. Takimi
darami były nieśmiertelność,
wolność od bólu (nieczułość) i
panowanie nad pożądliwością
(nieskażoność) (por. Katechizm,
376)4.

2. Grzech pierworodny



Przy pomocy opowieści o ludzkim
przekroczeniu Bożego przykazania,
aby nie jeść owocu z drzewa
zakazanego, z podszeptu węża (Rdz
3, 1-13), Pismo Święte pokazuje, że na
początku historii nasi pierwsi rodzice
zbuntowali się przeciwko Bogu,
okazując Mu nieposłuszeństwo i
ulegając pokusie pragnienia, aby być
jak bogowie. W konsekwencji
otrzymali Bożą karę, tracąc wielką
część darów, jakie zostały im
przyznane (Rdz 1, 16-19), i zostali
wygnani z raju (Rdz 1, 23). Było to
interpretowane przez chrześcijańską
tradycję jako utrata darów
nadprzyrodzonych i
pozanaturalnych, jak również szkoda
w samej ludzkiej naturze, chociaż
zasadniczo nie została ona zepsuta.
Owocem nieposłuszeństwa,
wynoszenia siebie na miejsce Boga,
jest to, że człowiek traci łaskę (por. 
Katechizm, 398-399), a także
harmonię ze stworzeniem i z samym
sobą. Do historii wkraczają



cierpienie i śmierć (por. Katechizm,
399-400).

Pierwszy grzech miał charakter
zaakceptowanej pokusy, ponieważ za
ludzkim nieposłuszeństwem
znajduje się głos węża, który
wyobraża Szatana, upadłego anioła.
Objawienie mówi o wcześniejszym
grzechu jego i innych aniołów, którzy
– stworzeni jako dobrzy –
nieodwołalnie odrzucili Boga. Po
ludzkim grzechu stworzenie i
historia pozostają pod złowieszczym
wpływem ojca kłamstwa i zabójcy od
początku (por. J 8, 44). Chociaż jego
władza nie jest nieskończona, tylko o
wiele niższa niż Boska, powoduje
naprawdę bardzo poważne szkody u
każdego człowieka i społeczności, w
związku z czym fakt Bożego
przyzwolenia na diabelską
działalność nie przestaje stanowić
tajemnicy (por. Katechizm, 391-395).



Opowieść zawiera również Boską
obietnicę Odkupiciela (Rdz 3, 15).
Odkupienie oświeca w ten sposób
zasięg i powagę ludzkiego upadku,
pokazując cud miłości Boga, który
nie opuszcza swojego stworzenia,
tylko wychodzi na jego spotkanie
przy pomocy zbawczego dzieła
Jezusa. „Trzeba poznać Chrystusa
jako źródło łaski, by uznać Adama za
źródło grzechu” (Katechizm, 388).
„«Tajemnica bezbożności» (2 Tes 2, 7)
wyjaśnia się tylko w świetle
«tajemnicy pobożności» (1 Tm 3,
16)” (Katechizm, 385).

Kościół zawsze rozumiał to zdarzenie
jako fakt historyczny – nawet kiedy
było nam ono przekazywane
językiem z pewnością symbolicznym
(por. Katechizm, 390) – które było
nazywane tradycyjnie (począwszy od
Świętego Augustyna) „grzechem
pierworodnym”, dlatego że
wydarzyło się na początku. Jednak
grzech nie jest „pierwotny”, chociaż



owszem daje początek (peccatum
originans) grzechom osobistym
dokonanym w historii. Wszedł on do
świata jako owoc złego korzystania z
wolności przez stworzenia (najpierw
przez aniołów, potem przez
człowieka). Zło moralne nie należy
więc do ludzkiej struktury, nie
pochodzi ani od społecznej natury
człowieka, ani od jego materialności,
ani oczywiście nie pochodzi również
od Boga albo od nienaruszalnego
przeznaczenia. Chrześcijański
realizm stawia człowieka wobec jego
własnej odpowiedzialności: może
czynić zło w wyniku swojej wolności,
a odpowiedzialnym za nie jest nikt
inny, tylko on sam (por. Katechizm,
387).

W historii Kościół sformułował
dogmat o grzechu pierworodnym w
kontraście do przesadnego
optymizmu i egzystencjalnego
pesymizmu (por. Katechizm, 406).
Wobec Pelagiusza, który twierdził, że



człowiek może realizować dobro
tylko własnymi siłami
przyrodzonymi i że łaska jest zwykłą
zewnętrzną pomocą, umniejszając w
ten sposób zarówno zasięg grzechu
Adama, jak i odkupienie Chrystusa –
ograniczone odpowiednio do
zwykłego złego lub dobrego
przykładu – Synod w Kartaginie
(418), idąc za Świętym Augustynem,
nauczał o bezwzględnym
pierwszeństwie łaski, ponieważ
człowiek po grzechu został zraniony
(por. DH 223.227; por. również II
Synod w Orange w roku 529: DH
371-372). Wobec Lutra, który
utrzymywał, że po grzechu człowiek
jest zasadniczo zepsuty w swojej
naturze, że jego wolność zostaje
zniesiona i że we wszystkim, co robi,
jest grzech, Sobór Trydencki (1546)
stwierdził ontologiczne znaczenie
chrztu, który zmazuje grzech
pierworodny. Chociaż pozostają
następstwa tego grzechu – a pośród
nich pożądliwość, której nie trzeba



utożsamiać, jak robił Luter, z samym
grzechem – człowiek jest wolny w
swoich czynach i może zdobywać
zasługi dobrymi uczynkami,
podtrzymywanymi przez łaskę (por.
DH 1511-1515).

W głębi pozycji luterańskiej, a także
niektórych najnowszych
interpretacji trzeciego rozdziału
Księgi Rodzaju, chodzi o właściwe
rozumienie relacji między 1) naturą
a historią 2) płaszczyzną
psychologiczno-egzystencjalną i
płaszczyzną ontologiczną 3) tym, co
indywidualne, i tym, co zbiorowe.

1) Chociaż istnieją niektóre elementy
o charakterze mitycznym w Księdze
Rodzaju (w najlepszym znaczeniu
pojęcia „mitu”, to znaczy, słowa-
narracji, która daje początek i która
w związku z tym leży u podstaw
późniejszej historii), byłoby błędem
interpretowanie opowieści o upadku
jako symbolicznego objaśnienia



pierwotnej grzesznej ludzkiej
kondycji. Ta interpretacja zamienia
w naturę fakt historyczny,
mitologizując go i czyniąc go
nieuniknionym. Paradoksalnie sens
winy, który prowadzi do uznania się
za „naturalnie” grzesznego,
prowadziłby do złagodzenia albo
wyeliminowania osobistej
odpowiedzialności za grzech,
ponieważ człowiek nie mógłby
uniknąć tego, do czego spontanicznie
dąży. Raczej prawidłowe jest
stwierdzenie, że grzeszna kondycja
należy do historyczności człowieka, a
nie do jego pierwotnej natury.

2) Po tym, jak po chrzcie pozostały
niektóre konsekwencje grzechu,
chrześcijanin może doświadczać
silnej skłonności ku złu, czując się
głęboko grzesznym, jak dzieje się w
życiu Świętych. Niemniej jednak, ta
egzystencjalna perspektywa nie jest
jedyna ani również najbardziej
podstawowa, ponieważ chrzest



rzeczywiście wymazał grzech
pierworodny i uczynił nas dziećmi
Bożymi (por. Katechizm, 405).
Ontologicznie chrześcijanin w stanie
łaski jest sprawiedliwy przed
Bogiem. Luter zradykalizował
perspektywę egzystencjalną,
rozumiejąc na jej podstawie całą
rzeczywistość, która w ten sposób
pozostawała ontologicznie
naznaczona przez grzech.

3) Trzeci element prowadzi do
kwestii przekazywania grzechu
pierworodnego, „tajemnicy, której
nie możemy w pełni
zrozumieć” (Katechizm, 404). Biblia
uczy, że nasi pierwsi rodzice
przekazali grzech całej ludzkości.
Następujące rozdziały Księgi Rodzaju
(por. Rdz 4-11; por. Katechizm, 401)
opowiadają o postępującym zepsuciu
rodzaju ludzkiego. Ustanawiając
paralelę między Adamem i
Chrystusem, Święty Paweł stwierdza:
„Albowiem jak przez



nieposłuszeństwo jednego człowieka
wszyscy stali się grzesznikami, tak
przez posłuszeństwo Jednego
[Chrystusa] wszyscy staną się
sprawiedliwymi” (Rz 5, 19). Ta
paralela pomaga prawidłowo
zrozumieć interpretację, jaką zwykło
się nadawać terminowi adamah jako
liczbie pojedynczej zbiorowej. Tak
jak Chrystus jest jeden, a
równocześnie jest Głową Kościoła,
tak samo Adam jest jeden, a
równocześnie jest głową ludzkości5.
„Przez tę „jedność rodzaju ludzkiego”
wszyscy ludzie są uwikłani w grzech
Adama, jak wszyscy są objęci
sprawiedliwością
Chrystusa” (Katechizm, 404).

Kościół pojmuje w analogiczny
sposób grzech pierworodny
pierwszych rodziców i grzech
odziedziczony przez ludzkość: „Adam
i Ewa popełniają grzech osobisty, ale
ten grzech (…) będzie przekazywany
całej ludzkości przez zrodzenie, to



znaczy przez przekazywanie natury
ludzkiej pozbawionej pierwotnej
świętości i sprawiedliwości. Dlatego
grzech pierworodny jest nazywany
„grzechem” w sposób analogiczny:
jest grzechem „zaciągniętym”, a nie
„popełnionym”, jest stanem, a nie
aktem” (Katechizm, 404). I tak
„chociaż grzech pierworodny jest
grzechem własnym każdego, to
jednak w żadnym potomku nie ma
on charakteru winy
osobistej” (Katechizm, 405)6.

Niektórym osobom trudno jest
zaakceptować ideę grzechu
odziedziczonego7, przede wszystkim
jeżeli ma się indywidualistyczną
wizję osoby i wolności. Co miałem
wspólnego z grzechem Adama?
Dlaczego muszę ponosić
konsekwencje grzechu innych? Te
pytania odzwierciedlają nieobecność
sensu rzeczywistej solidarności, jaka
istnieje między wszystkimi ludźmi
jako stworzonymi przez Boga.



Paradoksalnie tę nieobecność można
pojmować jako przejaw grzechu
przekazywanego każdemu. To
znaczy, grzech pierworodny
zaciemnia rozumienie owego
głębokiego braterstwa rodzaju
ludzkiego, które umożliwia jego
przekazywanie.

Wobec żałosnych konsekwencji
grzechu i jego powszechnego
rozprzestrzenienia wypada zadać
sobie pytanie: „Dlaczego jednak Bóg
nie powstrzymał pierwszego
człowieka od grzechu? Św. Leon
Wielki odpowiada:
«Niewypowiedziana łaska Chrystusa
dała nam większe dobra niż te,
których nas pozbawiła zawiść
demona» (Sermones, 73, 4: PL 54,
396). Św. Tomasz z Akwinu mówi:
«Nic nie sprzeciwia się temu, żeby
natura ludzka po grzechu została
przeznaczona do jeszcze wyższego
celu. Bóg bowiem dopuszcza zło, aby
wyprowadzić z niego jeszcze większe



dobro. Stąd słowa Św. Pawła: „Gdzie
wzmógł się grzech, tam jeszcze
obficiej rozlała się łaska” (Rz 5, 20). A
hymn wielkanocny Exsultet głosi: „O
szczęśliwa wina, skoro ją zgładził tak
wielki Odkupiciel”» (Suma
teologiczna, III, 1, 3, ad
3)” (Katechizm, 412).

3. Niektóre konsekwencje
praktyczne

Główną konsekwencją praktyczną
doktryny wyniesienia do stanu
nadprzyrodzonego i grzechu
pierworodnego jest realizm, jakim
kieruje się życie chrześcijanina, tak
bardzo świadomego wielkości bycia
dzieckiem Bożym, jak również nędzy
swojej kondycji grzesznika. Ten
realizm:

a) chroni zarówno przed naiwnym
optymizmem, jak i przed
rozpaczliwym pesymizmem i „daje
jasne spojrzenie na sytuację
człowieka i jego działanie w świecie



(…). Nieuwzględnianie tego, że
człowiek ma naturę zranioną,
skłonną do zła, jest powodem
wielkich błędów w dziedzinie
wychowania, polityki, działalności
społecznej i obyczajów” (Katechizm,
407)

b) daje pogodną ufność w
miłosiernego Boga, Stwórcę i Ojca,
który nie opuszcza swojego
stworzenia, zawsze przebacza i
prowadzi wszystko ku dobru, chociaż
pośród przeciwności. „Powtarzaj: 
omnia in bonum!, wszystko, co się
zdarza, «wszystko, co mi się
przytrafia», jest dla mojego dobra.
Dlatego — a jest to wniosek pewny —
przyjmij to, co wydaje ci się tak
kosztowne, jako słodką
rzeczywistość”8

c) wzbudza postawę głębokiej
pokory, która prowadzi do uznania
bez zdziwienia własnych grzechów i
żalu za nie dlatego, że są obrazą



Boga, a nie o tyle, że oznaczają
osobistą wadę

d) pomaga odróżnić to, co jest
właściwe dla natury ludzkiej jako
takiej, od tego, co jest konsekwencją
zranienia grzechem w naturze
ludzkiej. Po grzechu nie wszystko to,
czego się doświadcza spontanicznie,
jest dobre. Życie ludzkie ma zatem
charakter bitwy. Trzeba walczyć,
żeby zachowywać się w ludzki i
chrześcijański sposób (por. 
Katechizm, 409): „cała tradycja
Kościoła mówi o chrześcijanach jako
o milites Christi, żołnierzach
Chrystusa. Żołnierzach, którzy niosą
pokój innym, walcząc nieustannie
przeciwko własnym złym
skłonnościom”9. Chrześcijanin, który
stara się unikać grzechu, nie traci
niczego z tego, co czyni życie dobrym
i pięknym. Wobec idei, że trzeba, aby
człowiek czynił zło, aby doświadczyć
swojej autonomicznej wolności,
ponieważ w głębi życie bez grzechu



byłoby nudne, wznosi się postać
Maryi, Niepokalanie Poczętej, która
pokazuje, że życie całkowicie oddane
Bogu, dalekie od powodowania nudy,
zamienia się w przygodę pełną
światła i nieskończonych
niespodzianek10.

Santiago Sanz Podstawowa
bibliografia Katechizm Kościoła
Katolickiego, 374-421.

Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego, 72-78.

Jan Paweł II, Wierzę w Boga Ojca
Stworzyciela, red. S. Dziwisz, J.
Kowalczyk, T. Rakoczy, Libreria
Editrice Vaticana, Watykan 1987

DH, 222-231; 370-395; 1510-1516;
4313

Zalecane lektury



Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość:
rozmowy na przełomie tysiącleci,
Znak, Kraków 2005

Benedykt XVI, Homilia, 8 XII 2005

Józef Kard. Ratzinger, Creación y
pecado, Eunsa, Pampeluna 1992

-----------------------------

1 Sobór Trydencki nie mówi, że
człowiek był stworzony w stanie
łaski, tylko ukonstytuowany, właśnie
dlatego, żeby uniknąć pomieszania
natury i łaski (por. DH 1511).

2 Właśnie dlatego ukuto teologiczną
hipotezę o „czystej naturze”, żeby
podkreślić późniejszą darmowość
daru łaski w stosunku do stworzenia.
Nie dlatego że taki stan wystąpił
historycznie, tylko dlatego że w teorii
mógł wystąpić, choćby w
rzeczywistości tak nie było. Ta
doktryna została ustanowiona w
stosunku do Bajusa, którego jedna z



potępionych tez głosiła:
„nieskażoność właściwa pierwszemu
stworzeniu nie była niezasłużonym
wyniesieniem natury ludzkiej, ale
naturalnym jej stanem” (DH 1926).

3 Ta trudność narasta w dniu
dzisiejszym z powodu wpływu
ewolucjonistycznej wizji całości
istoty ludzkiej. W wizji tego rodzaju
rzeczywistość ewoluuje zawsze
„mniej” do „więcej”, podczas gdy
Objawienie naucza nas, że na
początku historii był upadek ze stanu
wyższego do niższego. Nie oznacza
to, że nie istniał proces
„hominizacji”, który należy odróżnić
od „humanizacji”.

4 Na temat nieśmiertelności, którą
należy pojmować ze Świętym
Augustynem nie jako „nie móc
umrzeć” (non posse mori), tylko jako
„móc nie umrzeć” (posse non mori)
godziwe jest interpretowanie jej jako
sytuacji, w której przejście do stanu



ostatecznego nie było doświadczane
z dramatyzmem właściwym dla
śmierci, jakiego człowiek doświadcza
po grzechu. Cierpienie jest znakiem i
wyprzedzeniem śmierci, dlatego
nieśmiertelność niosła ze sobą w
jakiś sposób brak bólu. Oznaczało to
również stan nieskażoności, w
którym człowiek bez trudności
panował nad swoimi
namiętnościami. Tradycyjnie zwykło
się dodawać czwarty dar wiedzy,
dostarczanej stanowi, w jakim
znajdowali się ludzie.

5 Jest to główny powód, dla którego
Kościół zawsze odczytywał opowieść
o upadku w optyce monogenizmu
(pochodzenia rodzaju ludzkiego od
jednej pary). Przeciwna hipoteza –
poligenizm – wydaje się narzucać
jako informacja naukowa (a nawet
egzegetyczna) w ostatnich latach, ale
dzisiaj na poziomie naukowym
uważa się za bardziej wiarygodne
biologiczne pochodzenie od jednej



wspólnej gałęzi (monofiletyzm). Z
punktu widzenia wiary poligenizm
jest problematyczny, ponieważ nie
wiadomo, jak można by go pogodzić
z Objawieniem na temat grzechu
pierworodnego (por. Pius XII,
encyklika Humani Generis, DH 3897),
chociaż chodzi o kwestię, którą
należy jeszcze badać i rozważać.

6 W związku z tym tradycyjnie
odróżniano grzech pierworodny 
dający początek (peccatum originans -
grzech osobisty popełniony przez
naszych pierwszych rodziców) i
grzech pierwotny zapoczątkowany
(peccatum originatum – stan grzechu,
w którym rodzimy się my, ich
potomkowie).

7 Por. Jan Paweł II, Audiencja
generalna, 24 IX 1986, 1.

8 Św. Josemaría Escrivá, Bruzda, 127;
por. Rz 8, 28.



9 Św. Josemaría Escrivá, To Chrystus
przechodzi, 74.

10 Por. Benedykt XVI, Homilia, 8 XII
2005.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-7-wyniesienie-do-stanu-

nadprzyrodzonego-i-grzech-
pierworodny/ (10-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-7-wyniesienie-do-stanu-nadprzyrodzonego-i-grzech-pierworodny/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-7-wyniesienie-do-stanu-nadprzyrodzonego-i-grzech-pierworodny/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-7-wyniesienie-do-stanu-nadprzyrodzonego-i-grzech-pierworodny/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-7-wyniesienie-do-stanu-nadprzyrodzonego-i-grzech-pierworodny/

	Temat 7. Wyniesienie do stanu nadprzyrodzonego i grzech pierworodny

