
opusdei.org

Temat 7. Wolność
człowieka

Kościół uważa wolność za
szczególny znak obrazu Bożego
w człowieku. Udział człowieka
w boskim szczęściu jest dobrem
tak wielkim i tak upragnionym
przez Boską Miłość, że Bóg
zechciał podjąć ryzyko i
udzielić człowiekowi wolności.
W sensie moralnym wolność
jest nie tyle naturalną
właściwością osoby, ile
zdobyczą, owocem
wychowania, posiadanych cnót
moralnych i łaski Bożej.



14-12-2022

1. Bóg stworzył człowieka wolnym

Pismo Święte mówi nam, że Bóg
stworzył człowieka jako istotę wolną.
„On na początku stworzył człowieka i
zostawił go własnej mocy
rozstrzygania. Jeżeli zechcesz,
zachowasz przykazania, a
dochowanie wierności [zależy od
Jego] upodobania. Położył przed tobą
ogień i wodę, po co zechcesz,
wyciągniesz rękę. Przed ludźmi życie
i śmierć, co ci się spodoba, to będzie
ci dane”[1].

Kościół uważa, że wolność to
„szczególny znak obrazu Bożego w
człowieku”[2]. A jednocześnie uczy
nas, dlaczego i w jakim celu została
nam dana wolność: „Bóg bowiem
zechciał człowieka pozostawić w
ręku rady Jego, żeby Stworzyciela



swego szukał z własnej ochoty i Jego
się trzymając, dobrowolnie dochodził
do pełnej i błogosławionej
doskonałości”[3]. Stwarzając
człowieka na swój obraz i
podobieństwo, Bóg wypełnia swój
plan stworzenia istot zdolnych do
udziału w swoim boskim życiu i
wejścia z Nim w komunię.

Aby ludzie mogli w sposób wolny
przyłączyć się do Boga, jak mówi
konstytucja Gaudium et Spes,
konieczne jest, aby byli wolni, to
znaczy zdolni do poznania i
samodzielnego uznania dobra.
Pociąga to za sobą w człowieku,
który jest istotą skończoną i omylną,
przykrą możliwość nadużycia
wolności, którą dał mu Bóg,
odrzucenia dobra i afirmacji zła.
Gdyby jednak nie był prawdziwie
wolny, człowiek nie mógłby
uczestniczyć w boskim szczęściu,
które polega na poznaniu i
umiłowaniu Najwyższego Dobra,



jakim jest sam Bóg. Ciała niebieskie
przestrzegają dokładnie tych praw,
które dał im Bóg, ale nie mogą
poznać i pokochać, a więc nie mogą
uczestniczyć w szczęściu Boga. Jak
pisze św. Josemaría, „jedynie my,
ludzie — nie mówię tutaj o aniołach
— zdolni jesteśmy zjednoczyć się w
wolności z naszym Stwórcą”[4]. Udział
człowieka w boskiej szczęśliwości
jest tak wielkim dobrem, tak
upragnionym przez Boską Miłość, że
Bóg zechciał podjąć ryzyko ludzkiej
wolności.

Aby lepiej to wszystko zrozumieć,
rozważymy teraz różne aspekty, w
jakich mówi się o wolności, istotę
wolności, a następnie wolność
widzianą z punktu widzenia historii
zbawienia.

2. Wymiary wolności człowieka

Wolność człowieka ma kilka
wymiarów.



Wolność od przymusu to wolność,
jaką cieszy się osoba, która może
zewnętrznie zrealizować to, co sobie
postanowiła, bez nacisku i przeszkód
ze strony czynników zewnętrznych.
Tak pojmujemy ogólnie rozumianą
wolność w dziedzinie prawa i
polityki: tak się mówi o wolności
słowa, wolności do zgromadzeń itp.
zaznaczając, że nikt nie może w
sposób uzasadniony zabronić
człowiekowi wyrażania swoich myśli
lub spotykania się z kim chce, w
granicach określonych przez prawo.
Takiej wolności nie mają na przykład
więźniowie i jeńcy wojenni.

Wolność wyboru lub wolność
psychologiczna oznacza brak
wewnętrznej konieczności wyboru
tej czy innej rzeczy; nie odnosi się już
do możliwości zrobienia, ale do
możliwości autonomicznego
decydowania, bez podlegania
wewnętrznemu determinizmowi,
czyli bez wewnętrznej siły innej niż



wola bezwzględnie prowadzącej do
wyboru jednej rzeczy i
uniemożliwiającej wybór innych
możliwych alternatyw. Wolność
psychologiczna to zdolność do
samostanowienia. Niektóre ostre
choroby psychiczne, niektóre leki lub
stan dużego wzburzenia (w obliczu
np. pożaru) mogą całkowicie lub
częściowo pozbawić człowieka
wolności psychicznej.

Wolność moralna to wolność, której
doświadcza człowiek nie zniewolony
przez złe popędy, przez nałogi lub
przez grzech. Rozumiana w tym
sensie wolność jest nie tyle naturalną
właściwością osoby, ile zdobyczą,
owocem wychowania, posiadanych
cnót moralnych i łaski Bożej. Pismo
Święte i Magisterium Kościoła często
mówią o wolności w tym sensie,
mówiąc, że Chrystus nas wyzwala.

3. Istota wolności



W trzech wymiarach, które właśnie
zostały wyjaśnione, wolność pojawia
się jako zaprzeczenie czegoś.
Wolność zaprzecza istnieniu
zewnętrznych przeszkód w
działaniu, wewnętrznych ograniczeń
w wyborze oraz moralnych
przeszkód w jego słusznym
wykonywaniu. Brak tych przeszkód,
uwarunkowań i utrudnień jest
wymogiem, aby człowiek był wolny,
ale nie przejawia pozytywnej istoty
wolności. Bóg jest wolny, a Jego
wolność nie może być zaprzeczeniem
zewnętrznych lub wewnętrznych
uwarunkowań, których ani nie ma,
ani nie może mieć. Wolność musi
polegać na czymś innym niż sam
brak warunkujących czynników.

Istotą wolności (tym, co musi
koniecznie istnieć, aby istniała
wolność) i jej właściwym aktem jest
bowiem samoistne podążanie za
dobrem, czyli umiłowanie dobra,
które jest kwintesencją wolności.



Wolność i miłość są ze sobą
połączone: nie ma prawdziwej
miłości, która nie byłaby wolna, ani
prawdziwej wolności, która nie
byłaby realizowana jako miłość do
czegoś lub kogoś. Wolność Boga,
Chrystusa i ludzi wyraża się w
uznaniu i umiłowaniu dobra jako
takiego, tylko dlatego, że jest ono
dobre.

Dobrowolne podążanie za dobrem,
znacznie bardziej niż możliwość
wyboru między różnymi opcjami,
wyraża istotę wolności. Dla dobrej
matki niekochanie swojego dziecka
nie jest żadną możliwą alternatywą,
ale to nie znaczy, że kochanie dziecka
nie jest wolnym wyborem. Ofiara,
jaką może pociągnąć za sobą ta
miłość, nie umniejsza też jej
wolności. W ten sposób ujmuje to św.
Josemaría: „Jeśli matka poświęca się
z miłości dla swych dzieci, dokonuje
wyboru, a miarą jej wolności będzie
ta miłość. Jeśli ta miłość jest wielka,



wolność okaże się owocna, a dobro
dzieci zależy od tego
błogosławionego oddania się, na
którym polega wolność”[5].

Poświęcenie i oddanie temu, co się
kocha, jest wyrazem wolności, bo jest
to poświęcenie i oddanie zrodzone z
miłości, a miłość nie może nie być
wolna. Podczas modlitwy w Ogrodzie
Oliwnym, wiele kosztowało
Chrystusa dźwiganie ludzkich
grzechów i zmierzenie się z
odkupieńczą męką, ale Chrystus
oddał swoje życie dobrowolnie:
„Dlatego miłuje Mnie Ojciec, bo Ja
życie moje oddaję, aby je znów
odzyskać. Nikt Mi go nie zabiera, lecz
Ja sam z siebie je oddaję”[6]. Co więcej,
obecna w nas skłonność do zła
spowodowana grzechem
pierworodnym może sprawić, że
dobrowolne trwanie przy dobru
stanie się bardziej kosztowne. Jak
mówił św. Josemaría, „sprzeczność
między wolnością a poświęceniem



jest nieomylnym znakiem, że miłość
jest niepewna, bo to w miłości tkwi
wolność”[7]. Gdyby nie było
autentycznego trwania przy dobru,
które wymaga ofiary, gdyby nie
kochało się prawdziwie dobra, które
pociąga za sobą ofiarę, wówczas
istniałaby sprzeczność między
wolnością a poświęceniem, które to
dobro pociąga za sobą. „Chciałbym to
żywym ogniem wypisać w umysłach:
wolność i oddanie nie wykluczają się,
lecz podtrzymują wzajemnie.
Wolność można oddać jedynie z
miłości; nie pojmuję innego motywu
wyrzeczenia się jej. Nie chodzi tu o
jakąś grę słów. W dobrowolnym
oddaniu się, w każdym momencie
tego poświęcenia wolność jest wciąż
odnawiana przez miłość, a odnawiać
się to znaczy być ciągle młodym,
wspaniałomyślnym, zdolnym do
wielkich ideałów, i do wielkich
ofiar”[8].



4. Wolność z punktu widzenia
historii zbawienia

Pismo Święte rozpatruje ludzką
wolność w perspektywie historii
zbawienia. Z powodu pierwszego
upadku wolność, którą człowiek
otrzymał od Boga, została poddana
niewoli grzechu, choć nie została
całkowicie zniszczona[9]. Św. Paweł
wyraźnie stwierdza, zwłaszcza w 
Liście do Rzymian, że grzech, który
został wprowadzony na świat w
wyniku grzechu Adama, jest
silniejszy od ludzkiego rozumu i
woli, a nawet od prawa Mojżesza,
które uczyło, co należy czynić, ale nie
dawało siły, by zawsze to robić.
Każdy ludzki grzech jest wolnym
aktem, inaczej nie byłby grzechem,
ale siła grzechu objawia się w tym,
że, biorąc wszystko łącznie pod
uwagę, ludzie bez łaski Chrystusa nie
zawsze będą w stanie uniknąć
grzechu, ponieważ ich rozum jest
zaciemniony, a wola osłabiona. Przez



swój chwalebny Krzyż,
przepowiedziany i przygotowany
przez Stary Testament, „Chrystus
wysłużył zbawienie wszystkim
ludziom. Wybawił ich z grzechu,
który trzymał ich w niewoli”[10].
Dzięki łasce Chrystusa człowiek
może uniknąć grzechu, co widać nie
tylko w życiu kanonizowanych
świętych, ale także w życiu tak wielu
chrześcijan, którzy żyją w stanie
łaski i unikają grzechów ciężkich i
prawie zawsze świadomie
popełnianych grzechów
powszednich. Poprzez
współdziałanie z łaską, której Bóg
udziela przez Chrystusa, człowiek
może cieszyć się pełną wolnością w
aspekcie moralnym: „ku wolności
wyswobodził nas Chrystus”[11].

Możliwość popełnienia przez
człowieka grzechu nie spowodowała,
że Bóg zrezygnował ze stworzenia go
wolnym. Człowiek potrzebuje
wolności, aby być szczęśliwym, co



sprawia, że Bóg poważnie traktuje
ludzką wolność i konsekwencje, jakie
nasze wolne czyny mają w czasie[12].
Sposób, w jaki odkupienie dokonało
się przez krew Chrystusa[13],
potwierdza Boży szacunek dla
ludzkiej wolności oraz wagę jaką jej
przypisuje. Nasza wolność jest
prawdziwą wolnością, korzystanie z
niej ma wielką wartość, pozytywną
lub negatywną, i niesie ze sobą
odpowiedzialność.

5. Wolność i dobro moralne

Jak już zostało powiedziane, wolność
jest ukierunkowana na dobro
moralne w taki sposób, że jego
posiadanie czyni człowieka
szczęśliwym. Aby pomóc rozpoznać
to dobro i postępować zgodnie z nim,
człowiek ma do dyspozycji prawo
moralne, które jest zdolnością do
rozróżniania dobra i zła
występującego w świecie
rzeczywistym zgodnie z planami



Boga, które zawsze są dobre. Inne
prawa ludzkie również prowadzą do
dobra, gdy są w harmonii z prawem
moralnym.

Bywa i tak, że niektórzy uważają, że
prawo już ogranicza ich wolność, tak
jakby wolność zaczynała się tam,
gdzie kończy się prawo i odwrotnie.

Rzeczywistość jest taka, że własne
dobrowolne zachowanie jest
regulowane przez każdego człowieka
zgodnie z jego wiedzą o dobru i złu:
dobrowolnie czyni to, co wie, że jest
dobre, i dobrowolnie unika tego, co
postrzega jako zło. Prawo moralne
jest jak światło ułatwiające wybór
tego, co dobre, i unikanie tego, co złe.

Dlatego to grzech, a nie wolność,
sprzeciwia się prawu moralnemu.
Prawo z pewnością wskazuje na
konieczność niwelowania chęci do
popełniania grzesznych czynów,
jakich może doświadczać człowiek:
chęci zemsty, przemocy, kradzieży



itp. ale te moralne wskazówki nie
sprzeciwiają się wolności, która
zawsze zmierza do dobrowolnej
afirmacji dobra przez ludzi, ani nie
oznaczają przymusu wolności, która
zawsze zachowuje smutną
możliwość grzechu. „Czynienie zła
nie jest żadnym wyzwoleniem, lecz
zniewoleniem […]. Może będzie mógł
powiedzieć, że postąpił zgodnie ze
swymi upodobaniami, lecz nie może
tu być mowy o prawdziwej wolności:
gdyż stał się niewolnikiem swojej
decyzji, a zdecydował się na rzecz
najgorszą, na oddalenie się od Boga,
a tam nie ma wolności”[14].

Inną sprawą jest, że ludzkie prawa i
przepisy, ze względu na generalizację
i zwięzłość określeń, w których są
wyrażone, mogą czasem nie być
najlepszym wyznacznikiem tego, co
konkretna osoba w danej sytuacji
powinna zrobić. Dobrze
wykształcony człowiek wie, że w tych
konkretnych przypadkach musi



zrobić to, co wie z całą pewnością, że
jest słuszne[15]. Nie istnieje jednak
przypadek, w którym dobre jest
wykonywanie działań wewnętrznie
złych, tj. działań zakazanych przez
przykazania moralne negatywne lub
prawa boskie pozytywne
(cudzołóstwo, zabójstwo z
premedytacją itp.)[16].

Jak już zostało powiedziane,
człowiek może niewłaściwie
korzystać ze swojej wolności,
ponieważ zarówno jego rozeznanie,
jak i wola są zawodne. Czasami
sumienie moralne błądzi i uważa za
dobre to, co w rzeczywistości jest złe,
lub za złe to, co w rzeczywistości nie
jest złe. Dlatego właściwe
korzystanie z wolności i
postępowanie zgodnie z sumieniem
nie zawsze są tym samym, ze
względu na możliwy błąd sumienia.
Stąd tak ważne jest dobre jego
ukształtowanie, aby można było
uniknąć błędów w ocenie, które



często popełniają ludzie bez
odpowiedniej formacji, a jeszcze
bardziej ci, których przekonania są
wypaczone przez złośliwość,
ignorancję lub powierzchowność.

6. Uszanowanie wolności

Z tego wszystkiego, co zostało
dotychczas powiedziane, wynika
jasno, że wolność jest wielkim darem
Boga, z którym wiąże się ogromna
osobista odpowiedzialność, i że
człowiek - organizacje ludzkie,
cywilne i kościelne - nie powinien jej
ograniczać ponad to, czego wymaga
sprawiedliwość i wyraźne
imperatywy wspólnego dobra
społeczeństwa cywilnego i
kościelnego. W związku z tym św.
Josemaría napisał: „Trzeba kochać
wolność. Unikajcie tego nadużycia,
które wydaje się być wyolbrzymione
w naszych czasach - jest oczywiste i
nadal faktycznie przejawia się w
narodach całego świata - które



ujawnia chęć, wbrew prawowitej
niezależności ludzi, zmuszenia
wszystkich do utworzenia jednej
grupy w tym, co podlegające opinii,
przedstawienia jako dogmatów
doktryn, które są przemijające; i
bronienia tego fałszywego kryterium
za pomocą działań i propagandy o
gorszącej naturze i treści, przeciwko
tym, którzy mają na tyle
szlachetności, by nie poddawać się
[...]. Musimy bronić wolności.
Wolności członków tworzących jedno
mistyczne ciało z Chrystusem, który
jest jego głową, i z Jego Wikariuszem
na ziemi [...]”[17].

Relacje międzyludzkie, nawet poza
sferą rządów ludzkich, muszą być
również regulowane przez szacunek
dla wolności i zrozumienie dla
różnych punktów widzenia. I ten
sam styl musi być stylem apostolstwa
chrześcijańskiego. „To poszanowanie
wolności odnosi się przede
wszystkim do naszej postawy wobec



osób, którym staramy się pomagać
zbliżyć do Pana w apostolstwie
przyjaźni i zaufania. Św. Josemaría
zachęca nas do realizowania takiego
apostolstwa naszym świadectwem
życia i słowem […]. Prawdziwa
przyjaźń niesie ze sobą wzajemną
szczerą miłość, która dla wzajemnej
wolności i bliskości jest prawdziwą
ochroną”[18].

Szacunek dla wolności innych nie
oznacza myślenia, że wszystko, co
inni ludzie dobrowolnie robią, jest
dobre. Właściwe korzystanie z
wolności zakłada wiedzę o tym, co
jest dobre dla każdego człowieka.
Proponowanie lub uczenie innych
tego, co jest naprawdę dobre, nie jest
atakiem na ich wolność. To, by wolny
człowiek zaoferował drugiemu
równie wolnemu człowiekowi
prawdę, wyjaśniając jej przyczyny,
jest zawsze dobrym rozwiązaniem.
To, czego nie należy robić, to
narzucanie prawdy za pomocą



przemocy fizycznej lub psychicznej.
Tylko legalna władza może stosować
przymus w przypadkach i w trybie
przewidzianym przez sprawiedliwe
prawo.

Bibliografia podstawowa

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
1730-1748.

—Św. Josemaría, homilia Wolność
darem Bożym, w Przyjaciele Boga,
23-38.

Lektury zalecane

—Fernando Ocáriz, List Prałata, 9-
I-2018.

—E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos.
Curso de teología moral fundamental,
Palabra, Madrid 2000, pp. 269-289. Se



puede encontrar una versión más
reciente de ese texto en https://
www.eticaepolitica.net/
corsodimorale/Fundamental04.pdf

[1] Syr 15, 14-18. Zobacz też Pwt 30,
15-19.

[2] Gaudium et spes, nr. 17; por. 
Katechizm, nr. 1731.

[3] Gaudium et spes, nr. 17.

[4] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga, nr.
24.

[5] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga, nr.
30.

[6] J 10, 17-18.

[7] Św. Josemaría, czerwiec 1972,
cytowany przez Javier Echevarría, 
List pasterski, 14-II-1997, nr. 15.

[8] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga, nr.
31.

https://www.eticaepolitica.net/
https://www.eticaepolitica.net/
https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/


[9] Por.Katechizm, nr. 1739-1740.

[10] Tamże, nr. 1741.

[11] Ga 5, 1; por. Katechizm, nr. 1742.

[12] Jak było powiedziane wcześniej,
„Przed ludźmi życie i śmierć, co ci się
spodoba, to będzie ci dane”(Syr 15,
17).

[13] Por. Ef 1, 7-8.

[14] Św. Josemaría, Wolność darem
Bożym, w Przyjaciele Boga, nr. 37.

[15] Por. Święty Tomasz z Akwinu, 
Summa Teologiczna, I-II, z. 96, a. 6 i
II-II, z. 120.

[16] Por. Jan Paweł II, Veritatis
splendor, nr. 76, 80, 81 i 82.

[17] Św. Josemaría, List 9-I-1932, nr.
1-2, w tomie: Josemaría Escrivá de
Balaguer, Listy I, wyd. krytyczne
przygotowane przez L. Cano, Rialp,
Madrid 2020.



[18] Fernando Ocáriz, List Prałata 9-
I-2018, nr. 14.

Ángel Rodríguez Luño

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-7-wolnosc-czlowieka/

(14-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-9-stycznia-2018-r/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-9-stycznia-2018-r/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-7-wolnosc-czlowieka/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-7-wolnosc-czlowieka/

	Temat 7. Wolność człowieka

