
opusdei.org

Temat 6. Stworzenie

Nauka na temat Stworzenia
stanowi pierwszą odpowiedź na
fundamentalne znaki zapytania
dotyczące naszego początku i
naszego końca.

26-12-2012

Wprowadzenie

Znaczenie prawdy o stworzeniu
polega na tym, że jest ono „podstawą
wszystkich zbawczych zamysłów
Boga (…); jest początkiem historii
zbawienia, osiągającej punkt
kulminacyjny w Chrystusie” ( 



Kompendium , 51). Zarówno Biblia
(Rdz 1, 1), jak i Credo rozpoczynają
się od wyznania wiary w Boga
Stwórcę.

W odróżnieniu od innych wielkich
tajemnic naszej wiary (Trójca
Przenajświętsza i Wcielenie)
stworzenie jest „odpowiedzią wiary
chrześcijańskiej na podstawowe
pytania, jakie stawiają sobie ludzie
odnośnie do początku i celu naszego
życia” ( Kompendium , 51), jakie
stawia sobie sam duch ludzki i na
jakie częściowo może on również
odpowiedzieć, jak wykazuje próbka
refleksji filozoficznej oraz opowieści
o początkach świata należące do
kultury religijnej tak wielu narodów
(por. Katechizm , 285). Niemniej
jednak, szczególność pojęcia
stworzenia została rzeczywiście
zrozumiana dopiero wraz z
Objawieniem judeochrześcijańskim.



Otóż stworzenie jest tajemnicą wiary,
a równocześnie prawdą dostępną dla
rozumu przyrodzonego (por. 
Katechizm , 286). Ta szczególna
pozycja między wiarą a rozumem
czyni ze stworzenia dobry punkt
wyjścia w zadaniu ewangelizacji i
dialogu, do którego realizacji
chrześcijanie są zawsze – a zwłaszcza
w naszych dniach 1 – powołani, jak
robił już Święty Paweł na ateńskim
Areopagu (Dz 17, 16-34).

Zwykło się rozróżniać między
stwórczym działaniem Boga
(stworzenie active sumpta ), a
stworzoną rzeczywistością, która jest
skutkiem takiego działania Bożego
(stworzenie passive sumpta ) 2 . Idąc
dalej za tym schematem, poniżej
przedstawia się główne aspekty
dogmatyczne stworzenia.

1. Akt stwórczy



1.1. „Stworzenie jest wspólnym
dziełem Trójcy Świętej” ( 
Katechizm , 292)

Objawienie przedstawia stwórcze
działanie Boga jako owoc Jego
wszechmocy, Jego mądrości i Jego
miłości. Zwykło się przypisywać
szczególnie stworzenie Ojcu (por. 
Kompendium , 52), tak jak odkupienie
Synowi, a uświęcenie Duchowi
Świętemu. Równocześnie działania 
ad extra Trójcy Świętej (a pierwszym
z nich jest stworzenie) są wspólne
dla wszystkich Osób Boskich i
dlatego należy zadać sobie pytanie o
szczególną rolę każdej z tych Osób w
stworzeniu, ponieważ „każda jednak
Osoba Boża wypełnia wspólne dzieło
według swojej osobowej
właściwości” ( Katechizm , 258). Taki
jest sens równie tradycyjnego
przypisywania istotnych atrybutów
(wszechmoc, mądrość, miłość)
odpowiednio stwórczemu działaniu
Ojca i Syna i Ducha Świętego.



W Symbolu nicejsko-
konstantynopolitańskim wyznajemy
naszą wiarę „w jednego Boga, Ojca
wszechmogącego, Stworzyciela nieba
i ziemi”; „w jednego Pana Jezusa
Chrystusa (…), a przez Niego
wszystko się stało” i w Ducha
Świętego „Pana i Ożywiciela” (DH
150). W związku z tym wiara
chrześcijańska mówi nie tylko o
stworzeniu ex nihilo , z nicości, na co
wskazuje wszechmoc Boga Ojca, ale
również o stworzeniu uczynionym
rozumem, mądrością Boga – Logosu ,
przez który wszystko się stało (J 1, 3)
oraz o stworzeniu ex amore ( 
Gaudium et spes , 19) – owocu
wolności i miłości, jaką jest sam Bóg,
Duch Święty, który pochodzi od Ojca i
Syna. W konsekwencji odwieczne
pochodzenie Osób Boskich leży u
podstawy Ich stwórczego działania 
3 .

Tak jak nie ma sprzeczności między
jedynością Boga a Jego istnieniem



jako Trzema Osobami, w analogiczny
sposób jedyność zasady stwórczej nie
przeciwstawia się różnorodności
sposobów działania każdej z Osób.

„Stwórcę nieba i ziemi”

„«Na początku Bóg stworzył niebo i
ziemię» (Rdz 1, 1). W tych
pierwszych słowach Pisma Świętego
są zawarte trzy stwierdzenia:
wieczny Bóg dał początek temu
wszystkiemu, co istnieje poza Nim;
tylko On jest Stwórcą (czasownik
„stwarzać” – w języku hebrajskim 
bara – ma zawsze jako podmiot
Boga). Całość tego, co istnieje
(wyrażona formułą „niebo i ziemia”),
zależy od Tego, kto daje jej
istnienie” ( Katechizm , 290).

Tylko Bóg może stwarzać we
właściwym znaczeniu 4 , co oznacza
dawanie początku rzeczom z nicości
( ex nihilo ), nie zaś na podstawie
czegoś istniejącego wcześniej. W tym
celu wymaga się nieskończonej mocy



czynnej, która przysługuje tylko Bogu
(por. Katechizm , 296-298). W
związku z tym jest stosowne
przypisywać stwórczą wszechmoc
Ojcu, ponieważ On jest w Trójcy
Świętej – według klasycznego
przedstawienia – fons et origo
[źródłem i początkiem], to znaczy,
Osobą, od której pochodzą pozostałe
dwie Osoby – początkiem bez
początku.

Wiara chrześcijańska twierdzi, że
fundamentalne rozróżnienie w
rzeczywistości jest rozróżnieniem
między Bogiem a Jego stworzeniami.
To oznaczało nowość w pierwszych
wiekach, w których biegunowość
materii i ducha dawała podstawę do
wizji niedających się wzajemnie
pogodzić (materializm i spirytualizm,
dualizm i monizm). Chrześcijaństwo
zburzyło te sztampy, przede
wszystkim swoim stwierdzeniem, że
również materia (tak samo jak duch)
jest stworzeniem jedynego



transcendentnego Boga. Później
Święty Tomasz rozwinął metafizykę
stworzenia, która opisuje Boga jako
Samoistny Akt Istnienia ( Ipsum Esse
Subsistens ). Jako pierwotna
przyczyna Bóg jest absolutnie
transcendentny wobec świata. Zaś
równocześnie na mocy udziału Jego
istoty w stworzeniach jest w nich
wewnętrznie obecny, a one zależą we
wszystkim od Tego, kto jest źródłem
istnienia. Bóg jest superior summo
meo [wyższy od tego, co we mnie
najwyższe], a równocześnie intimior
intimo meo [głębszy od tego, co we
mnie najgłębsze] (Święty Augustyn, 
Wyznania , 3, 6, 11; por. Katechizm ,
300).

„Przez którego wszystko się stało”

Literatura mądrościowa Starego
Testamentu przedstawia świat jako
owoc mądrości Boga (por. Mdr 9, 9).
„Świat nie powstał w wyniku jakiejś
konieczności, ślepego przeznaczenia



czy przypadku” ( Katechizm , 295),
tylko cieszy się zrozumiałością, którą
ludzki rozum, uczestnicząc w świetle
Bożego Zrozumienia, może pojąć, nie
bez wysiłku i w duchu pokory i czci
wobec Stwórcy i Jego dzieła (por. Hi
42, 3; por. Katechizm , 299). Rozwój
ten osiąga swój pełny wyraz w
Nowym Testamencie. Utożsamiając
Syna, Jezusa Chrystusa, z Logosem
(por. J 1, 1nn.), Pismo Święte
stwierdza, że mądrość Boga jest
Osobą, Słowem Wcielonym, przez
które wszystko się stało (J 1, 3).
Święty Paweł formułuje tę relację
stworzenia z Chrystusem,
wyjaśniając, że wszystkie rzeczy
zostały stworzone w Nim, przez
Niego i dla Niego (Kol 1, 16-17).

Istnieje zatem przyczyna stwórcza u
początku wszechświata (por. 
Katechizm , 284) 5 . Chrześcijaństwo
od początku ma wielkie zaufanie do
zdolności rozumu ludzkiego do
poznania oraz ogromną pewność, że



nigdy rozum (naukowy, filozoficzny, i
tak dalej) nie może dojść do
wniosków sprzecznych z wiarą,
ponieważ i wiara, i rozum mają ten
sam początek.

Nierzadko można spotkać ludzi,
którzy stawiają fałszywe
alternatywy, jak na przykład, między
stworzeniem a ewolucją. W
rzeczywistości odpowiednia
epistemologia nie tylko odróżnia
właściwy zasięg nauk
przyrodniczych i wiary, ale poza tym
uznaje w filozofii konieczny element
pośrednictwa, ponieważ nauki
przyrodnicze, z właściwą im metodą
i przedmiotem, nie pokrywają całego
zasięgu rozumu ludzkiego, natomiast
wiara, odnosząca się do tego samego
świata, o którym mówią nauki,
potrzebuje kategorii filozoficznych,
aby się wypowiedzieć i wejść w
dialog z ludzką racjonalnością 6 .



Jest zatem logiczne, że Kościół od
początku poszukiwał dialogu z
rozumem – rozumem świadomym
swojego stworzonego charakteru,
ponieważ rozum nie nadał sam sobie
istnienia ani nie dysponuje
całkowicie swoją przyszłością,
rozumem otwartym na to, co go
przenika, czyli ostatecznie na
pierwotny Rozum. Paradoksalnie
rozum zamknięty na sobie samym,
który wierzy, że może odnaleźć w
sobie samym odpowiedź na swoje
najgłębsze znaki zapytania,
ostatecznie stwierdza bezsens
istnienia i nie uznaje zrozumiałego
charakteru rzeczywistości (nihilizm,
irracjonalizm, i tak dalej).

„Pana i Ożywiciela”

„Wierzymy, że [świat] pochodzi z
wolnej woli Boga, który chciał dać
stworzeniom uczestnictwo w swoim
bycie, w swojej mądrości i dobroci:
«Boś Ty stworzył wszystko, a dzięki



Twej woli istniało i zostało
stworzone» (Ap 4, 11). (…) «Pan jest
dobry dla wszystkich i Jego
miłosierdzie ogarnia wszystkie Jego
dzieła» (Ps 145, 9)” ( Katechizm , 295).
W konsekwencji „stworzenie
wywodzące się z Bożej dobroci
uczestniczy w tej dobroci („A Bóg
widział, że wszystko, co uczynił, było
dobre (…) bardzo dobre”, Rdz 1, 4. 10.
12. 18. 21.31). Stworzenie jest więc
chciane przez Boga jako dar” ( 
Katechizm , 299).

Ta cecha dobroci i wolnego daru
pozwala odkryć w stworzeniu
działanie Ducha Świętego – który
„unosił się nad wodami” (Rdz 1, 2) –
Osobę Dar Trójcy Świętej, Miłość
istniejącą między Ojcem a Synem.
Kościół wyznaje swoją wiarę w
stwórcze dzieło Ducha Świętego,
Ożywiciela i Źródło wszelkiego dobra
7 .



Chrześcijańskie stwierdzenie o
stwórczej wolności Boga pozwala
przezwyciężyć wąskie spojrzenie
innych wizji, które umieszczając
konieczność w Bogu, ostatecznie
podtrzymują fatalizm lub
determinizm. Nie istnieje nic ani
„wewnątrz”, ani „na zewnątrz” Boga,
co zmuszałoby Go do stwarzania.
Jaki zatem jest cel, który Go porusza?
Co zamierzał, stwarzając nas?

1.2. „Świat został stworzony dla
chwały Bożej” (I Sobór
Watykański)

Bóg stworzył wszystko „nie po to, by
powiększyć chwałę, ale by ją ukazać i
udzielić jej” (Św. Bonawentura, In
libros sententiarum , 2, 1, 2, 2, 1). I
Sobór Watykański (1870) naucza, że
„Bóg, w swojej dobroci i swoją
wszechmocną potęgą, nie dla
powiększenia lub osiągnięcia
własnego szczęścia, ale dla
objawienia swojej doskonałości



przez dobra, jakich udziela
stworzeniom, całkowicie wolną
decyzją, od początku czasu, stworzył
z nicości dwa rodzaje stworzeń:
stworzenia duchowe i
materialne” (DS 3002, por. 
Katechizm , 293).

„Chwałą Boga jest to, by realizowało
się ukazywanie i udzielanie Jego
dobroci, ze względu na które został
stworzony świat. Uczynić z nas
„przybranych synów przez Jezusa
Chrystusa, według postanowienia
swej woli, ku chwale majestatu swej
łaski” (Ef 1, 5-6) – taki był dobrotliwy
zamysł Boży. „Albowiem chwałą
Boga jest człowiek żyjący, a życiem
człowieka jest oglądanie Boga” (Św.
Ireneusz, Adversus hæreses , IV, 20,
7)” ( Katechizm , 294).

W odróżnieniu od dialektyki
przeciwstawnych zasad (tak, jak
dzieje się w dualizmie typu
manichejskiego, a także w



heglowskim monistycznym
idealizmie) uznanie chwały Boga za
cel stworzenia nie niesie ze sobą
negacji człowieka, tylko niezbędne
założenie do jego realizacji.
Chrześcijański optymizm zanurza
swoje korzenie we wspólnym
wywyższaniu Boga i człowieka:
„człowiek jest wielki, tylko jeżeli Bóg
jest wielki” 8 . Chodzi o optymizm i
logikę, które stwierdzają absolutną
pierwszorzędność dobra, ale które z
tego powodu nie są ślepe na
obecność zła w świecie i w historii.

1.3. Podtrzymywanie i Opatrzność.
Zło

Stworzenie nie ogranicza się do
początków. „Po stworzeniu Bóg nie
pozostawia stworzenia samemu
sobie. Nie tylko daje mu byt i
istnienie, ale w każdej chwili
podtrzymuje je w istnieniu, pozwala
mu działać i prowadzi je do jego
celu” ( Katechizm , 301). Pismo Święte



porównuje to działanie Boga w
historii z działaniem stwórczym (por.
Iz 44, 24; 45, 8; 51, 13). Literatura
mądrościowa objawia działanie
Boga, który podtrzymuje w istnieniu
swoje stworzenia. „Jakżeby coś trwać
mogło, gdybyś Ty tego nie chciał? Jak
by się zachowało, czego byś nie
wezwał?” (Mdr 11, 25). Święty Paweł
idzie dalej i przypisuje to
podtrzymujące działanie
Chrystusowi: „On jest przed
wszystkim i wszystko w Nim ma
istnienie” (Kol 1, 17).

Chrześcijański Bóg nie jest
zegarmistrzem czy architektem,
który po zrealizowaniu swojego
dzieła, przestaje się nim interesować.
Takie obrazy są właściwe dla
koncepcji deistycznej, zgodnie z
którą Bóg nie miesza się w sprawy
tego świata. Jednak zakłada to
zniekształcenie autentycznego Boga
Stwórcy, ponieważ koncepcje te
drastycznie oddzielają stworzenie od



podtrzymywania i od Bożych rządów
nad światem 9 .

Pojęcie podtrzymywania
„funkcjonuje jako pomost” między
działaniem stwórczym a Bożymi
rządami nad światem (Opatrzność).
Bóg nie tylko stwarza świat i
podtrzymuje go w istnieniu, ale poza
tym „prowadzi stworzenia do ich
ostatecznej doskonałości, którą mają
osiągnąć” ( Kompendium , 55). Pismo
Święte przedstawia absolutną
suwerenność Boga i nieustannie
poświadcza Jego ojcowską opiekę
zarówno w najdrobniejszych
sprawach, jak też w wielkich
wydarzeniach historii (por. 
Katechizm , 303). W tym kontekście
Jezus objawia się jako „wcielona”
Opatrzność Boska, która zaspokaja
niczym Dobry Pasterz potrzeby
materialne i duchowe ludzi (J 10,
11.14-15; Mt 14, 13-14, i tak dalej) i
uczy nas zdawać się na Jego opiekę
(Mt 6, 31-33).



Jeżeli Bóg wszystko stwarza,
podtrzymuje i kieruje tym z
dobrocią, skąd pochodzi zło? „Tego
pytania, równie naglącego jak
nieuniknionego, równie bolesnego
jak tajemniczego, nie wyczerpie
żadna łatwa odpowiedź. Odpowiedzi
na to pytanie udziela dopiero całość
wiary chrześcijańskiej (…). Nie ma
takiego elementu w orędziu
chrześcijańskim, który nie byłby
częściową odpowiedzią na pytanie o
zło” ( Katechizm , 309).

Stworzenie nie jest zakończone od
początku, tylko Bóg uczynił je in statu
viæ , to znaczy, w drodze ku
ostatecznemu celowi, który pozostaje
jeszcze do osiągnięcia. Dla realizacji
swoich zamysłów Bóg posługuje się
współdziałaniem swoich stworzeń i
przyznaje ludziom udział w swojej
Opatrzności, szanując ich wolność,
nawet kiedy postępują źle (por. 
Katechizm , 302, 307, 311). To, co jest
rzeczywiście zaskakujące, to fakt, że



Bóg „w swojej wszechmocnej
Opatrzności może wyprowadzić
dobro ze skutków zła” ( Katechizm ,
312). Jest to tajemnicza, ale bardzo
wielka prawda, że „dla dobra tych,
którzy Go miłują, wszystko
współdziała” (Rz 8, 28) 10 .

Doświadczenie zła wydaje się
objawiać napięcie między Boską
wszechmocą a dobrocią w Jego
działaniu w historii. Otrzymuje ono
odpowiedź, z pewnością tajemniczą,
w wydarzeniu Krzyża Chrystusa,
który objawia „sposób bycia” Boga i
w związku z tym jest źródłem
mądrości dla człowieka ( sapientia
crucis ).

1.4. Stworzenie i zbawienie

Stworzenie jest „pierwszym krokiem
w stronę urzeczywistnienia
Przymierza Jedynego Boga z Jego
ludem” ( Kompendium , 51). W Biblii
stworzenie jest otwarte na zbawcze
działanie Boga w historii, które ma



swoją pełnię w paschalnej tajemnicy
Chrystusa i które osiąga swoją
ostateczną doskonałość pod koniec
czasów. Stworzenie jest uczynione w
perspektywie szabatu, siódmego
dnia, w którym Pan odpoczął, dnia, w
którym pierwsze stworzenie osiąga
kulminację i otwiera się na ósmy
dzień, kiedy to rozpoczyna się jeszcze
cudowniejsze dzieło: Odkupienie,
nowe stworzenie w Chrystusie (2 Kor
5, 7; por. Katechizm , 345-349).

W ten sposób ukazuje się ciągłość i
jedność Bożego zamysłu stworzenia i
odkupienia. Między obojgiem nie ma
żadnego rozziewu, ponieważ grzech
ludzi nie zepsuł całkowicie Bożego
dzieła, a tylko pewną więź. Relację
między obojgiem – stworzeniem i
zbawieniem – można wyrazić
mówiąc, że z jednej strony
stworzenie jest pierwszym
zbawczym wydarzeniem, a z drugiej,
że odkupieńcze zbawienie ma cechy
nowego stworzenia. Ta relacja



oświetla istotne aspekty
chrześcijańskiej wiary, jak
podporządkowanie natury łasce albo
istnienie jednego nadprzyrodzonego
celu człowieka.

2. Rzeczywistość stworzona

Skutkiem stwórczego działania Boga
jest całość stworzonego świata,
„niebo i ziemia” (Rdz 1, 1). Bóg to
„Stwórca wszystkiego, co widzialne i
niewidzialne, duchowe i cielesne. On
to swoją wszechmocną potęgą
równocześnie, od początku czasu,
stworzył z niczego jeden i drugi
rodzaj stworzeń, duchowe i cielesne,
to znaczy anielskie i ziemskie, a
wreszcie stworzenie ludzkie, jako
współukształtowane zarówno z
ducha, jak i ciała” 11 .

Chrześcijaństwo przezwycięża
zarówno monizm (który stwierdza,
że materia i duch mieszają się, że
rzeczywistość Boga i świata
utożsamiają się), jak i dualizm



(zgodnie z którym materia i duch są
dwiema pierwotnymi
przeciwstawnymi zasadami).

Działanie stwórcze należy do
wieczności Boga, ale skutek takiego
działania jest naznaczony
doczesnością. Objawienie stwierdza,
że świat został stworzony jako świat
z początkiem czasu 12 , to znaczy, że
świat został stworzony razem z
czasem, co potwierdza się bardzo
spójnie z jednością Bożego zamysłu
objawienia się w historii zbawienia.

2.1. Świat duchowy: aniołowie

„Istnienie istot duchowych,
niecielesnych, które Pismo święte
nazywa ogólnie aniołami, jest
prawdą wiary. Świadectwo Pisma
świętego jest tak oczywiste, jak
jednomyślność Tradycji” ( 
Katechizm , 328). Oba źródła ukazują
aniołów w ich podwójnej funkcji
głoszenia chwały Boga i bycia
posłańcami jego zbawczego zamysłu.



Nowy Testament przedstawia
aniołów w odniesieniu do Chrystusa.
Stworzeni przez Niego i dla Niego
(Kol 1, 16) otaczają życie Jezusa od
Jego narodzenia do
Wniebowstąpienia, będąc
głosicielami Jego drugiego
chwalebnego przyjścia (por. 
Katechizm , 333).

Aniołowie są również obecni od
początku życia Kościoła, który
korzysta z ich potężnej pomocy, a w
swojej liturgii łączy się z nimi w
uwielbieniu Boga. Życiu każdego
człowieka towarzyszy od jego
urodzenia jeden anioł, który go
chroni i prowadzi do Życia (por. 
Katechizm , 324-336).

Teologia (zwłaszcza Święty Tomasz z
Akwinu, Doktor Anielski) oraz
Magisterium Kościoła zagłębili się w
naturę tych czysto duchowych istot,
obdarzonych rozumem i wolą,
stwierdzając, że są to osobowe i



nieśmiertelne stworzenia, które
przewyższają doskonałość
wszystkich stworzeń widzialnych
(por. Katechizm , 330).

Aniołowie zostali stworzeni w stanie
próby. Niektórzy zbuntowali się
nieodwołalnie przeciwko Bogu.
Popadłszy w grzech, Szatan i inne
demony – które zostały stworzone
dobre, ale same z siebie stały się złe –
podburzyły naszych pierwszych
rodziców, żeby zgrzeszyli (por. 
Katechizm , 391-395).

2.2. Świat materialny

Bóg „stworzył świat widzialny w
całej jego wspaniałości,
różnorodności i porządku. Pismo
święte przedstawia symbolicznie
dzieło Stwórcy jako ciąg sześciu dni
Boskiej „pracy”, która kończy się
„odpoczynkiem” siódmego dnia (Rdz
1, 1-2, 4)” ( Katechizm , 337). „Kościół
musiał wielokrotnie bronić prawdy o
dobroci stworzenia, w tym także



świata materialnego (por. DS 286;
455-463; 800; 1333; 3002)” ( 
Katechizm , 299).

„Wszystkie rzeczy bowiem z samego
faktu, że są stworzone, mają własną
trwałość, prawdziwość, dobroć i
równocześnie własne prawa i
porządek” ( Gaudium et spes , 36).
Prawda i dobro stworzenia pochodzą
od jedynego Boga Stwórcy, który
równocześnie jest Troisty. I tak świat
stworzony jest pewnym odbiciem
działania Osób Boskich: „we
wszystkich stworzeniach znajduje się
przedstawienie Trójcy na sposób
śladu” 13 .

Wszechświat ma piękno i godność
jako dzieło Boga. Istnieje pewna
solidarność i hierarchia między
istotami, co musi prowadzić do
kontemplacyjnej postawy szacunku
wobec stworzenia i rządzących nim
praw naturalnych (por. Katechizm ,
339, 340, 342, 354). Z pewnością



wszechświat został stworzony dla
człowieka, który otrzymał od Boga
mandat na panowanie nad ziemią
(Rdz 1, 28). Taki mandat nie jest
zaproszeniem do despotycznej
eksploatacji natury, tylko do udziału
w stwórczej mocy Boga. Poprzez
swoją pracę człowiek współpracuje
w doskonaleniu stworzenia.

Chrześcijanin podziela słuszne
wymogi, jakie ekologiczna
wrażliwość ujawniła w ostatnich
dekadach, bez popadania w mętne
ubóstwienie świata, i głosząc
wyższość człowieka będącego „ 
szczytem dzieła stworzenia” nad
resztą stworzeń ( Katechizm , 343).

2.3. Człowiek

Osoby ludzkie cieszą się szczególną
pozycją w stwórczym dziele Boga,
równocześnie uczestnicząc w
rzeczywistości materialnej i
duchowej. Tylko o człowieku mówi
Pismo, że Bóg stworzył go „na swój



obraz i podobieństwo” (por. Rdz 1,
26). Człowiek został umieszczony
przez Boga na czele widzialnej
rzeczywistości i cieszy się szczególną
godnością, ponieważ „pośród
wszystkich stworzeń widzialnych
jedynie człowiek jest «zdolny do
poznania i pokochania swojego
Stworzyciela»; jest on «na ziemi
jedynym stworzeniem, którego Bóg
chciał ze względu na nie samo».
Tylko człowiek jest wezwany do
uczestniczenia w życiu Bożym przez
poznanie i miłość. Został stworzony
w tym celu i to stanowi podstawową
rację jego godności” ( Katechizm ,
356, por. ibidem, 1701-1703).

Mężczyzna i kobieta, w swojej
różnorodności i komplementarności
umiłowanych przez Boga, cieszą się
taką samą godnością osób (por. 
Katechizm , 357, 369, 372). W obojgu
istnieje istotna jedność ciała i duszy,
która jest formą ciała. Będąc
duchową, dusza ludzka jest



stwarzana bezpośrednio przez Boga
(nie jest „wytwarzana” przez
rodziców ani również nie istnieje
wcześniej) i jest nieśmiertelna (por. 
Katechizm , 366). Oba te punkty
(duchowość i nieśmiertelność) mogą
być udowodnione filozoficznie. W
związku z tym jest redukcjonizmem
stwierdzenie, że człowiek pochodzi
wyłącznie z ewolucji biologicznej
(ewolucjonizm absolutny). W
rzeczywistości istnieją ontologiczne
skoki, których nie można wyjaśnić
tylko przy pomocy ewolucji. Na
przykład, sumienie i wolność
człowieka objawiają jego wyższość
nad światem materialnym i są
przejawem jego szczególnej
godności.

Prawda o stworzeniu pomaga
przezwyciężyć zarówno negację
wolności (determinizm), jak i
przeciwstawną skrajność polegającą
na niezasłużonym wywyższeniu
wolności. Ludzka wolność jest



stworzona, nie zaś absolutna, i
istnieje we wzajemnej zależności z
prawdą i dobrem. Marzenie o
wolności jako o czystej władzy i
samowoli odpowiada
zniekształconemu obrazowi nie tylko
człowieka, ale również Boga.

Poprzez swoją działalność i pracę
człowiek uczestniczy w stwórczej
władzy Boga 14 . Poza tym jego
rozum i wola są udziałem, iskrą
mądrości i miłości Bożej. Podczas gdy
reszta widzialnego świata jest
zwykłym śladem Trójcy Świętej,
istota ludzka stanowi autentyczny 
imago Trinitatis .

3. Niektóre praktyczne
konsekwencje prawdy o
stworzeniu

Radykalizm stwórczego i zbawczego
działania Boga wymaga od człowieka
odpowiedzi, która ma ten sam
charakter powszechności: „Będziesz
miłował Pana, Boga twojego, z całego



swego serca, z całej duszy swojej, ze
wszystkich swych sił” (Pwt 6, 5; por.
Mt 22, 37; Mk 12, 30; Łk 10, 27). W tej
współzależności leży prawdziwe
szczęście, jedyna rzecz, która nadaje
pełnię wolności człowieka.

Równocześnie powszechność Bożego
działania ma sens tyleż intensywny,
co ekstensywny. Bóg stwarza i
zbawia całego człowieka i wszystkich
ludzi. Odpowiedź na Boże wezwanie
do miłowania Go całą naszą istotą
jest wewnętrznie zjednoczona z
niesieniem Jego miłości całemu
światu 15 .

Poznanie i uwielbienie władzy,
mądrości i miłości Bożej prowadzi
człowieka do postawy szacunku,
uwielbienia i pokory, do życia w
obecności Boga z wiedzą, że jest się
Jego Synem. Równocześnie wiara w
Opatrzność prowadzi chrześcijanina
do postawy synowskiej ufności Bogu
we wszelkich okolicznościach, z



wdzięcznością za otrzymane dobra i
ze zwykłym zdaniem się na Boga
wobec tego, co mogłoby się wydawać
złe, dlatego że Bóg ze zła
wyprowadza największe dobro.

Chrześcijanin, świadomy, że
wszystko zostało stworzone na
chwałę Bożą, usiłuje kierować się we
wszystkich swoich działaniach
poszukiwaniem autentycznego celu,
który napełnia jego życie szczęściem
– poszukiwaniem chwały Boga a nie
własnej próżności. Dokłada starań
dla oczyszczenia intencji swoich
działań w taki sposób, żeby móc
powiedzieć, że jedynym celem jego
życia jest: Deo omnis gloria! 16

Bóg zechciał umieścić człowieka na
szczycie stworzenia, powierzając mu
panowanie nad światem w taki
sposób, żeby doskonalił je swoją
pracą. Ludzka działalność może być
w związku z tym uważana za udział
w stwórczym dziele Boga.



Wielkość i piękno stworzeń wzbudza
w ludziach podziw i budzi w nich
pytanie o pochodzenie i
przeznaczenie świata i człowieka,
ukazując im rzeczywistość ich
Stworzyciela. Chrześcijanin w swoim
dialogu z niewierzącymi może
wzbudzać te pytania, żeby umysły i
serca otworzyły się na światło
Stworzyciela. Również w dialogu z
wierzącymi różnych religii
chrześcijanin odnajduje w prawdzie
stworzenia znakomity punkt wyjścia,
ponieważ chodzi o podzielaną w
części prawdę, która stanowi
podstawę do stwierdzenia niektórych
moralnych i fundamentalnych
wartości człowieka.

Santiago Sanz Bibliografia
podstawowa Katechizm Kościoła
Katolickiego , 279-374

Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego , 51-72



DH, 125, 150, 800, 806, 1333,
3000-3007, 3021-3026, 4319, 4336,
4341

II Sobór Watykański, konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes ,
10-18, 19-21, 36-39

Jan Paweł II, Wierzę w Boga Ojca
Stworzyciela , red. S. Dziwisz, J.
Kowalczyk, T. Rakoczy, Libreria
Editrice Vaticana, Watykan 1987

Lektury zalecane

Św. Augustyn, Wyznania , księga XII

Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna , I, qq. 44-46

Św. Josemaría Escrivá, homilia 
Namiętnie kochać świat , w: Rozmowy
z prałatem Escrivá , 113-123

Józef Kard. Ratzinger, Creación y
pecado , Eunsa, Pampeluna 1992



Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość:
rozmowy na przełomie tysiącleci ,
Znak, Kraków 2005

----------------------------

1 Pośród wielu innych wystąpień,
por. Benedykt XVI, Przemówienie do
członków Kurii rzymskiej , 22 XII
2005; Wiara, rozum i powszechność
(przemówienie na uniwersytecie w
Ratyzbonie), 12 IX 2006; Anioł
Pański , 28 I 2007 r..

2 Por. Św. Tomasz z Akwinu, De
Potentia , 3, 3, co.; Katechizm
naśladuje ten sam schemat.

3 Por. Św. Tomasz z Akwinu, Super
Sent. , 1, 14, 1, 1, co.: „jest przyczyną i
racją pochodzenia stworzeń”.

4 Dlatego mówi się, że Bóg nie
potrzebuje narzędzi do stwarzania,
ponieważ żadne narzędzie nie
posiada nieskończonej mocy
koniecznej do stwarzania. Stąd



również wynika fakt, że kiedy mowa,
na przykład, o człowieku jako o
twórcy a nawet jako o istocie zdolnej
do udziału w stwórczej mocy Boga,
zastosowanie wyrazu „twórca” nie
jest analogiczne, tylko metaforyczne.

5 Ten punkt pojawia się często w
nauczaniu Benedykta XVI, na
przykład, homilia w Ratyzbonie, 12
IX 2006; przemówienie w Weronie,
19 X 2006; spotkanie z
duchowieństwem diecezji rzymskiej,
22 I 2007, i tak dalej.

6 Zarówno scjentystyczny
racjonalizm, jak i anaukowy fideizm
potrzebują poprawki z punktu
widzenia filozofii. Poza tym, należy
również unikać fałszywej
apologetyki kogoś, kto widzi
wymuszoną zgodność, poszukując w
danych, których dostarcza nauka,
empirycznego potwierdzenia albo
udowodnienia prawd wiary, gdy w
rzeczywistości, jak już mówiliśmy,



chodzi o fakty należące do
odmiennych metod i dyscyplin.

7 Por. Jan Paweł II, encyklika 
Dominum et vivificantem , 18 V 1986,
10.

8 Benedykt XVI, homilia, 15 VIII 2005.

9 Deizm pociąga za sobą błąd w
metafizycznym pojęciu stworzenia,
ponieważ stworzenie, będąc darem
istoty, niesie ze sobą ontologiczną
zależność ze strony stworzenia, która
jest nierozdzielna od jego
kontynuacji w czasie. Zarówno
stworzenie, jak i podtrzymywanie
stanowią ten sam akt, nawet
gdybyśmy mogli oddzielić je
pojęciowo: „zachowanie rzeczy w
istnieniu przez Boga nie dokonuje się
poprzez jakąś nową czynność, ale
przez ciągłe dalsze trwanie tej
czynności, która daje istnienie.
Czynność ta odbywa się bez ruchu i
czasu” (Św. Tomasz z Akwinu, 
Summa Theologiæ , I, 104, 1, na 4).



10 W ciągłości z doświadczeniem tak
wielu Świętych w historii Kościoła ta
Pawłowa wypowiedź znajdowała się
często na ustach Świętego Josemaríi,
który sam żył w radosnej akceptacji
woli Bożej i zachęcał w ten sposób do
takiego życia (por. Św. Josemaría, 
Bruzda , 127; Droga Krzyżowa , IX, 4; 
Przyjaciele Boga , 119). Z drugiej
strony ostatnia książka Jana Pawła II 
Pamięć i tożsamość stanowi głęboką
refleksję na temat działania Bożej
Opatrzności w historii ludzi, zgodnie
z następującym innym
stwierdzeniem Świętego Pawła: „Nie
daj się zwyciężyć złu, ale zło dobrem
zwyciężaj!” (Rz 12, 21).

11 IV Sobór Laterański (1215),
Konstytucje, 1, 2, DH 800. Tekst
polski: Dokumenty soborów
powszechnych. Tekst grecki, łaciński,
polski , tom II (869-1312)
Konstantynopol IV, Lateran I, Lateran
II, Lateran III, Lateran IV, Lyon I,
Lyon II, Vienne. Układ i opracowanie



Ks. Arkadiusz Baron, Ks. Henryk
Pietras SJ, Wydawnictwo WAM
Księża Jezuici, Kraków 2002, str. 221.

12 Tak naucza IV Sobór Laterański i,
odnosząc się do niego, I Sobór
Watykański (por. odpowiednio DH
800 i 3002). Chodzi o prawdę
objawioną, której rozum nie może
udowodnić, jak nauczał Święty
Tomasz w słynnej średniowiecznej
dyspucie na temat wieczności świata:
por. Contra Gentiles , lib. 2, rozdz.
31-38 i jego filozoficzne dziełko De
æternitate mundi .

13 Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna , I, 45, 7, co.; por. 
Katechizm , 237.

14 Por. Św. Josemaría, Przyjaciele
Boga , 57.

15 Fakt, że apostolstwo to nadmiar
życia wewnętrznego (por. Św.
Josemaría, Droga , 961), objawia się
jako współzależność dynamiki ad



intra – ad extra Bożego działania, to
znaczy, intensywności bytu,
mądrości i miłości trynitarnej, która
przelewa się ku stworzeniom Boga.

16 Por. Św. Josemaría, Droga , 780; 
Bruzda , 647; Kuźnia , 611, 639, 1051.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-6-stworzenie/
(10-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-6-stworzenie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-6-stworzenie/

	Temat 6. Stworzenie

