
opusdei.org

Temat 6. Człowiek
stworzony na obraz
Boga

Człowiek jest jedynym
stworzeniem zdolnym do
poznania i kochania czegoś
więcej, niż tylko to, co
materialne i skończone. Jeśli
Bóg stworzył nas także jako
istoty duchowe, to po to,
abyśmy mogli Go poznać i
pokochać: stworzenie
człowieka na obraz Boga
zakłada możliwość relacji we
wzajemnej komunikacji.
Człowiek, będąc stworzonym na
obraz Boga i uczestnicząc w



Tym, który jest miłością, jest
istotą zdolną do miłości.

15-12-2022

Człowiek stworzony na obraz Boży

Księga Rodzaju mówi nam, że
„Stworzył więc Bóg człowieka na
swój obraz, na obraz Boży go
stworzył, stworzył mężczyznę i
niewiastę”[1].

Bez wątpienia chodzi tu o objawienie
najwyższej wagi. Po stworzeniu
świata materii, świata roślin i
zwierząt, Bóg stwarza – pomijamy tu
świat aniołów – istotę ludzką. Jest
jasna i radykalna różnica między
bytami nieludzkimi a ludzkimi: tylko
ludzie są obrazem Boga; są Jego
odbiciem nie tylko dlatego, że zostali
przez Niego stworzeni; uczestniczą w
Jego boskości w wyższym stopniu niż



natura poza ludzka, choć to
podobieństwo oczywiście nie
niweluje różnicy pomiędzy naturą
ludzką i boską. „Osoba ludzka,
stworzona na obraz Boży, jest
równocześnie istotą cielesną i
duchową. Opis biblijny wyraża tę
rzeczywistość językiem
symbolicznym, gdy stwierdza, że
"Bóg ulepił człowieka z prochu ziemi
i tchnął w jego nozdrza tchnienie
życia, wskutek czego stał się człowiek
istotą żywą" (Rdz 2, 7).”[2].

Ta pośrednia pozycja istoty ludzkiej,
pomiędzy światem materialno-
zwierzęcym a boskością, może być
próbowana podważana przez dwie
skrajności. W pierwszym przypadku
człowiek ustanawia się absolutnym
władcą samego siebie i całego
stworzenia; w drugim, widzi
człowieka jako zwykły produkt
ewolucji zwierzęcej, niezależnie jak
bardzo skomplikowany, pozbawiony
duchowości i wolności.



Aby jednak uniknąć tych dwóch
błędów i łatwiej przyjąć tę prawdę
wiary, wystarczy zastanowić się nad
doświadczeniem naszego sposobu
bycia.

Z jednej strony widać wiele
ograniczeń, które przejawiają się w i
konstytuują naszą skończoność: na
przykład nie udaje nam się zrobić
wszystkiego, co byśmy chcieli (czy to
z powodu przeszkód zewnętrznych,
czy wewnętrznych); przydarza nam
się wiele rzeczy, których nie
kontrolujemy, nie chcemy ani nie
przewidujemy; żyjemy w strumieniu
czasu i wydarzeń, których nie
możemy odwrócić ani zatrzymać.
Nasza skończoność jest więc
oczywista.

Ale z drugiej strony, nie mniej
oczywiste są pewne elementy
naszego życia, które wymykają się tej
skończoności, które w jakiś sposób
czynią je „przepuszczalnym” lub



otwierają na nieskończoność. Na
początek zauważamy zaskakujący
fakt, że będąc skończonymi, wiemy o
tym lub jesteśmy tego świadomi; jeśli
bowiem wiemy, że jesteśmy
skończeni, to dlatego, że nasze
rozumienie w jakiś sposób
przekracza granicę samej
skończoności. Ponadto, i w
odniesieniu do wspomnianych
ograniczeń, z pewnością nie
osiągamy wielu rzeczy, których
pragniemy, ale możemy je sobie
wyobrazić i pożądać, nawet jeśli są
niemożliwe do osiągnięcia;
niekontrolowane wydarzenia z
konieczności na nas przychodzą, ale
zawsze możemy się im
przeciwstawić lub zająć wobec nich
wewnętrzną postawę; czas
rzeczywiście upływa dla nas i w nas
w sposób z konieczności
nieodwracalny, ale zawsze żyjemy w
ciągłym i stałym „teraz”, z którego
możemy kontemplować i nadawać



sens przeszłości i do pewnego
stopnia przyszłości.

Jesteśmy bez wątpienia skończeni,
żyjąc ponadto w materialnym,
skończonym świecie; ale zauważamy
też naszą umiejętność
zdystansowania się lub oderwania
od uwarunkowań skończoności. Ta
umiejętność możliwa jest tylko
dlatego, że jesteśmy duchowi i
widzimy w tym podobieństwo do
Boga - Ducha nieskończonego i
absolutnego. Niektóre teorie
humanistyczne uznają ideę
człowieka posiadającego ducha, ale
ducha skończonego - mniej lub
bardziej oświeconego - który nie jest
ani obrazem Boga, ani tym samym
nie jest na Niego ukierunkowany.
Taka koncepcja jest problematyczna
zarówno teoretycznie, gdyż naturą
ducha jest uczestnictwo w absolucie i
dążenie do niego; jak i praktycznie,
gdyż doświadczenie osobiste i
historyczne pokazuje, że zerwanie



relacji z Bogiem kończy się
rozmyciem godności osoby ludzkiej.
„I nie ma alternatywy. Istnieją tylko
dwa możliwe sposoby życia na ziemi:
albo życie nadprzyrodzone, albo
zwierzęce.”[3].

2. Istota ludzka: stworzona z miłości,
stworzona by kochać

Z tego, że „Bóg stworzył człowieka na
swoje podobieństwo” wynikają także
dwa fundamentalne stwierdzenia: że
zostaliśmy stworzeni z miłości i że
zostaliśmy stworzeni, żeby kochać.

Po pierwsze, jeśli Bóg jest doskonały i
absolutny, nie potrzebuje niczego i
nikogo. Z tego wynika, że Bóg jest
absolutnie transcendentny i wolny;
to znaczy, że nie stworzył świata ani
człowieka z potrzeby, tylko w sposób
wolny. Stworzenie jest
bezinteresownym darem Boga:
innymi słowy, całe stworzenie jest
dziełem Jego miłości. Musimy
odrzucić częstą pokusę



przypisywania Bogu lub Bożej Woli
naszej logiki lub naszych
uwarunkowań.

Po drugie, jeśli Bóg stworzył nas na
swoje podobieństwo to po to, żeby
móc zbudować relację z
człowiekiem. Inaczej mówiąc, jeśli
Bóg dał nam zdolność poznania i
kochania poza tym, co materialne i
skończone, jeśli On stworzył nas jako
istoty duchowe, to po to, abyśmy
mogli Go poznać i kochać. „Ze
wszystkich widzialnych stworzeń
tylko człowiek jest «zdolny do
poznania i pokochania swego
Stwórcy» (Gaudium et Spes, 12,3); jest
«jedynym na ziemi stworzeniem,
którego Bóg chciał dla niego
samego» (Gaudium et Spes, 24,3);
Tylko człowiek jest wezwany do
uczestniczenia w życiu Bożym przez
poznanie i miłość.Został stworzony w
tym celu i to stanowi podstawową
rację jego godności”[4].



Z innego punktu widzenia, można
powiedzieć, że stworzenie człowieka
na obraz Boga zakłada możliwość
relacji we wzajemnej komunikacji.
Ale inicjatywa tej komunikacji, jeśli
dotyczy bliskości, może pochodzić
tylko od Boga, gdyż naturalne ludzkie
poznanie nie może samo z siebie
uzyskać dostępu do wewnętrznej
natury Boga (zresztą ani do żadnej
innej intymności, jeśli nie zostanie na
nią otwarte). I to właśnie uczynił
Bóg: Bóg nam się objawił, przekazał
nam swoją wewnętrzną naturę. Otóż
to objawienie najgłębiej jest
wyrażone poprzez słowa św. Jana:
“Bóg jest miłością”[5]

Oznacza to, że człowiek, będąc
obrazem Boga i uczestnicząc w Tym,
który jest miłością, jest istotą zdolną
do miłości: to jest jego istota i
najgłębsza definicja, to, co decyduje o
tym, czym jest i czym się staje, „bo
jeden jest tym, czym jest jego miłość”;
a jest zdolny do miłości, ponieważ



będąc stworzonym przez miłość, już
tę miłość otrzymał, został pierwszy
umiłowany: „W tym jest miłość, że
nie my umiłowaliśmy Boga, ale że On
nas umiłował”; „Kochamy, bo On
pierwszy nas umiłował”. Dlatego cały
dynamizm życia moralnego, cnót,
jest napędzany przez miłość, przez
miłosierdzie. „Miłość porządkuje
akty innych cnót do ostatecznego
celu, a zatem nadaje również innym
cnotom ich formę. Dlatego mówi się,
że jest formą dla cnót”[6].

3. Wymiary istoty ludzkiej:
inteligencja, wola, uczucia

Określenie człowieka jako istoty
kochającej lub zdolnej do miłości
może być niejednoznaczne w
zależności od tego, co rozumie się
przez miłość, termin ten jest obecnie
używany zbyt szeroko i zbyt
różnorodnie. Ogólnie można
powiedzieć, że miłość jest, a
przynajmniej kryje w sobie



pragnienie; ale człowiek może
pragnąć w różny sposób
(egoistycznie lub altruistycznie), na
różnych poziomach swojej natury
(rozumowo lub duchowo), a ponadto
w kierunku bardzo różnych
obiektów (na przykład niższych lub
wyższych od samego człowieka,
obiektów samych w sobie dobrych
lub złych itd.), które w różny sposób
charakteryzują to pragnienie, a więc
i sam podmiot, który pragnie. Światło
wiary pokazuje nam, że sposobem
kochania, który jest najbardziej
właściwy człowiekowi, obrazowi
Boga, jest kochać tak, jak On kocha.

Kochać jak Bóg lub kochać duchowo
oznacza, krótko mówiąc, kochać w
sposób wolny, w prawdzie i z
prawdą. Innymi słowy, oznacza to
podniesienie uczuciowości do
poziomu, na którym rozum
rozeznaje w niej prawdę lub fałsz,
słuszność lub niesłuszność, i otwiera
lub kieruje miłość ku drugiemu; co,



rzecz jasna, można uczynić tylko w
sposób wolny lub dobrowolny.
Chodzi więc o wprowadzenie w życie
trzech podstawowych aspektów
duchowości człowieka:

inteligencji lub logosu, który w
sposób jasny i absolutny rozeznaje
rodzaj miłości i otwiera ją na innych
ludzi;

woli, która w sposób wolny decyduje,
jak odpowiedzieć na ten jasny i
zarazem miłosny wymóg; oraz

uczuciowości, która w swej
najgłębszej i najwyższej formie
właściwie konstytuuje miłość.

Oczywiście widzimy też w sobie
poziom nieduchowy, gdzie brakuje
jasności, wolności czy prawdziwej
miłości. Chodzi więc o to, by
zintegrować te trzy wymiary ludzkie
na ich wyższym czy duchowym
poziomie, nie ulegając
redukcjonizmowi, który w głębi



zakłada ideę człowieka jako istoty
jedynie materialnej, zwierzęcej lub
społecznie gromadnej.

Na tym duchowym poziomie
inteligencja i miłość idą w parze
harmonijnie i jednocześnie. „Nie ma
inteligencji, a potem miłości: jest
miłość bogata w inteligencję i
inteligencja pełna miłości”. Eros i
agape, które często były
radykalizowane i przeciwstawiane
sobie (jako miłość pożądania i miłość
życzliwości, miłość wstępująca i
miłość zstępująca, miłość zaborcza i
miłość ofiarna, miłość do siebie i
miłość do innych itd.) integrują się
przez wyniesienie i oczyszczenie. „W
rzeczywistości eros i agape — miłość
wstępująca i miłość zstępująca — nie
dają się nigdy całkowicie oddzielić
jedna od drugiej. Im bardziej
obydwie, niewątpliwie w różnych
wymiarach, znajdują właściwą
jedność w jedynej rzeczywistości
miłości, tym bardziej spełnia się



prawdziwa natura miłości w ogóle.
Także jeżeli eros początkowo jest
przede wszystkim pożądający,
wstępujący — fascynacja ze względu
na wielką obietnicę szczęścia — w
zbliżeniu się potem do drugiej osoby
będzie stawiał coraz mniej pytań o
siebie samego, będzie coraz bardziej
szukał szczęścia drugiej osoby,
będzie się o nią coraz bardziej
troszczył, będzie się poświęcał i
pragnął « być dla » niej. W ten sposób
włącza się w niego moment agape; w
przeciwnym razie eros upada i traci
swoją własną naturę. Z drugiej
strony, człowiek nie może żyć
wyłącznie w miłości oblatywnej,
zstępującej. Nie może zawsze tylko
dawać, musi także otrzymywać. Kto
chce ofiarować miłość, sam musi ją
otrzymać w darze.”[7].

4. Człowiek istota społeczna

Bóg, objawiając nam swoją istotę
jako miłość, objawił nam również coś



z tego, jak kocha; i to nie tylko jak
kocha ludzkie stworzenia, ale jak
kocha sam w sobie. Bóg kocha
pomiędzy osobami; Bóg jest
Trójjedyny, Trójca osób, które się
znają i kochają. Skoro więc jesteśmy
obrazem Boga, to jesteśmy powołani
do takiej miłości i już teraz nosimy w
sobie ślad lub udział w tej
międzyosobowej miłości.

Ten wymiar miłości, miłości
drugiego, można już dostrzec w
naturalnym doświadczeniu zarówno
miłości, jak i doświadczeniu drugiego
jako innej osoby. Z jednej strony, jeśli
miłość jest pragnieniem, to porusza,
jest ruchem; i naturalną rzeczą jest,
że wyprowadza podmiot z siebie ku
temu, co wyższe, ku innym ludziom.
Z drugiej strony, autentyczne
doświadczenie innych nie jest po
prostu doświadczeniem innych
„przedmiotów”, na które możemy
odpowiedzieć, jeśli chcemy; jest to
raczej doświadczenie innych



„podmiotów”, które już od samego
początku wymagają od nas
odpowiedzi, do których czujemy się
od początku wezwani. Z kolei to
naturalne odkrycie jest wzmacniane
przez rozważaną przez nas prawdę
wiary - człowiek jako obraz Boga.
Rzeczywiście, jeśli drugi jest obrazem
Boga, to kochać drugiego oznacza
kochać obraz Boga, kochać kogoś,
kogo kocha Bóg, kochać samego
Boga.

Miłość jest więc zasadniczo miłością
międzyosobową: „Ponieważ jest
pełna prawdy, miłość może być
rozumiana przez człowieka w całym
bogactwie wartości, dzielona i
przekazywana. W rzeczywistości
prawda jest «lógos», który tworzy
«diá-logos», a więc komunikację i
komunię (...). Prawda otwiera i
jednoczy intelekt człowieka w logosie
miłości: to jest chrześcijańskie
głoszenie i świadectwo miłości”.
Dlatego Nowy Testament



przedstawia przykazania miłości
Boga i miłości bliźniego razem, tak że
jedno prowadzi do drugiego: miłość
Boga prowadzi do miłości bliźniego,
a miłość bliźniego do miłości Boga.
„Jeśli kochasz brata swego, musisz
kochać tą samą miłością. Teraz
«miłość jest Bogiem», dlatego ten, kto
kocha swojego brata, musi też kochać
Boga”[8].

To właśnie na tych głębokich
przesłankach antropologicznych i
etycznych opiera się ludzka
towarzyskość, a nie tylko na
rzeczowej kwestii koniecznego i
pożytecznego życia wspólnotowego.
Z tego powodu towarzyskość karmi
się również miłością i składa się
przede wszystkim z relacji i wspólnot
samej miłości: rodziny i przyjaźni.
Dopiero dzięki socjalizacji, dzięki
kontaktom z innymi, człowiek
wzrasta i rozwija się w swojej
naturze: „Człowiek jest tak
stworzony, że się nie spełnia, nie



rozwija i nie może znaleźć swej pełni
inaczej, jak tylko „przez szczery dar z
siebie samego”» (Gaudium et spes, n.
24). Nie dochodzi nawet do
głębokiego rozpoznania własnej
prawdy, jeśli nie jest ona w spotkaniu
z innymi”[9].

Widzimy to w samej Ewangelii:
„Każdy, kto spełnia wolę Ojca
mojego, który jest w niebie, ten jest
moim bratem, moją siostrą i moją
matką”[10], i z tego wyciągamy bogate
konsekwencje dla rodziny jako
podstawowej komórki
społeczeństwa. „Bóg jest miłością i
żyje w sobie tajemnicą osobowej
komunii miłości. Stwarzając ją na
swój obraz i nieustannie zachowując
ją w bycie, Bóg wpisuje w
człowieczeństwo mężczyzny i
kobiety powołanie, a w konsekwencji
zdolność i odpowiedzialność za
miłość i komunię. Miłość jest więc
podstawowym i wrodzonym
powołaniem każdego człowieka”[11]



A w odniesieniu do przyjaźni –
„nazwałem was przyjaciółmi”[12] - jest
ona taka sama: karmi się miłością
Boga i buduje wspólnotę. „Dzięki
łasce, którą nam daje, jesteśmy
wychowywani w taki sposób, że
jesteśmy naprawdę Jego
przyjaciółmi. Z tą samą miłością,
którą On wlewa w nas, możemy
kochać Go, niosąc Jego miłość innym,
w nadziei, że i oni znajdą swoje
miejsce we wspólnocie przyjaźni
założonej przez Jezusa Chrystusa”[13]

Bibliografia

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr. 355-368.

[1] Rdz 1,27.

[2] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr. 362.



[3] Josemaría Escrivá, Przyjaciele
Boga, nr. 200.

[4] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr. 356.

[5] 1 J 4,8 16.

[6] Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teológica, II-II, z. 23, art. 8.

[7] Benedykt XVI, Deus caritas est, nr.
7.

[8] Św. Augustyn, Komentarz do I Listu
św. Jana, traktat 9, nr. 10.

[9] Franciszek, Encyklika Fratelli tutti,
nr. 87.

[10] Mt 12,50..

[11] Św. Jan Paweł II, Familiaris
Consortio, nr 11.

[12] J 15,15.

[13] Franciszek, Christus vivit, nr. 153.



Sergio Sánchez-Migallón

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-6-czlowiek-na-obraz-

boga/ (12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-6-czlowiek-na-obraz-boga/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-6-czlowiek-na-obraz-boga/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-6-czlowiek-na-obraz-boga/

	Temat 6. Człowiek stworzony na obraz Boga

