
opusdei.org

Temat 5. Trójca
Przenajświętsza

Jest to centralna tajemnica
wiary i życia chrześcijańskiego.
Chrześcijanie są chrzczeni w
imię Ojca i Syna i Ducha
Świętego.

27-12-2012

1. Objawienie Boga Trójjedynego

„Centralną tajemnicą wiary i życia
chrześcijańskiego jest tajemnica
Trójcy Świętej. Chrześcijanie są
chrzczeni w imię Ojca i Syna i Ducha
Świętego” (Kompendium, 44). Całe



życie Jezusa jest Objawieniem Boga
Trójjedynego: w zwiastowaniu, w
narodzeniu, w wydarzeniu
dotyczącym Jego zagubienia i
odnalezienia w Świątyni, kiedy miał
dwanaście lat, w swojej śmierci i
zmartwychwstaniu, Jezus objawia się
jako Syn Boży w nowy sposób w
stosunku do synostwa znanego przez
tradycję żydowską. Poza tym na
początku swojego publicznego życia,
w momencie chrztu, sam Ojciec
zaświadcza przed światem, że
Chrystus jest Jego Umiłowanym
Synem (por. Mt 3, 13-17 i
równoległe), a Duch Święty zstępuje
na Niego w postaci gołębicy. Temu
pierwszemu wyraźnemu objawieniu
się Trójcy Przenajświętszej
odpowiada równoległe objawienie
się w Przemienieniu, które
wprowadza Tajemnicę Paschalną
(por. Mt 17, 1-5 i równoległe).
Wreszcie, żegnając się ze swoimi
uczniami, Jezus posyła ich, aby
chrzcili w imię Trzech Osób Boskich,



żeby wszystkim udzielano życia
wiecznego Ojca i Syna i Ducha
Świętego (por. Mt 28, 19).

W Starym Testamencie Bóg objawił
swoją jedyność i swoją miłość do
narodu wybranego. Jahwe był
niczym Ojciec. Jednak po tym, jak
Bóg wielokrotnie przemawiał przez
proroków, przemówił przez Syna
(por. Hbr 1, 1-2), objawiając, że
Jahwe nie tylko jest niczym Ojciec, ale
że rzeczywiście jest Ojcem (por. 
Kompendium, 46). Jezus zwraca się
do Niego w modlitwie aramejskim
terminem Abba, używanym przez
izraelskie dzieci, żeby zwracać się do
własnego ojca (por. Mk 14, 36), i
zawsze odróżnia swoje synostwo od
synostwa swoich uczniów. Jest to tak
szokujące, że można powiedzieć, iż
prawdziwą przyczyną ukrzyżowania
jest właśnie nazywanie samego
siebie Synem Bożym w wyłącznym
sensie. Chodzi o ostateczne i
bezpośrednie Objawienie1, dlatego że



Bóg objawia się w swoim Słowie. Nie
możemy oczekiwać innego
objawienia, jeżeli Chrystus jest
Bogiem (por. np. J 20, 17), który daje
się nam, wprowadzając nas w życie,
wypływające z łona Jego Ojca.

W Chrystusie Bóg otwiera i
przekazuje swoje wnętrze, które
samo z siebie byłoby niedostępne dla
człowieka zdanego tylko przy
pomocy jego sił2. To samo Objawienie
jest aktem miłości, dlatego że Bóg
osobowy Starego Testamentu otwiera
swobodnie swoje serce a
Jednorodzony Ojca wychodzi nam na
spotkanie, żeby stać się jednością z
nami i zaprowadzić nas na powrót
do Ojca (por.J 1, 18). Chodzi o coś,
czego nie mogła odgadnąć filozofia,
dlatego że zasadniczo można poznać
tę prawdę tylko przez wiarę.

2. Bóg w swoim życiu
wewnętrznym



Bóg nie tylko posiada życie
wewnętrzne, ale Bóg jest swoim
życiem wewnętrznym (utożsamia się
z nim), charakteryzującym się
wiekuistymi relacjami życiowymi
znajomości i miłości, które prowadzą
nas do wyrażenia tajemnicy Boskości
na zasadzie pochodzenia.

Rzeczywiście objawione imiona
Trzech Osób Boskich wymagają, żeby
myśleć o Bogu jako o odwiecznym
pochodzeniu Syna od Ojca i o
wzajemnej relacji, również
odwiecznej, Miłości, która „od Ojca
pochodzi” (J 15, 26) i bierze od Syna
(por. J 16, 14), a którą jest Duch
Święty. Objawienie mówi nam w ten
sposób o podwójnym pochodzeniu
Boga: o zrodzeniu Słowa (por.J 17, 6)
i o pochodzeniu Ducha Świętego. Z tą
szczególną cechą, że obie relacje są
immanentne, dlatego że znajdują się
w Bogu. Więcej, są samym Bogiem,
jako że Bóg jest Osobowy. Kiedy
mówimy o pochodzeniu, zwykle



myślimy o czymś, co wychodzi z
kogoś innego, obejmując zmianę i
ruch. Zważywszy, że człowiek został
stworzony na obraz i podobieństwo
Boga Trójjedynego (por. Rdz 1, 26-27),
najlepszą analogię z Boskim
pochodzeniem możemy odnaleźć w
ludzkim duchu, gdzie poznanie,
które mamy my sami, nie wychodzi
na zewnątrz. Wyobrażenie, jakie
mamy o nas samych, jest różne od
nas samych, ale nie znajduje się poza
nami.

To samo można powiedzieć o miłości,
jaką mamy do nas samych. W
podobny sposób w Bogu Syn
pochodzi od Ojca i jest Jego Obrazem,
analogicznie do tego, jak koncepcja
jest obrazem znanej rzeczywistości.
Tylko że ten Obraz Boga jest tak
doskonały, że jest samym Bogiem, z
całą Jego nieskończonością, Jego
wiekuistością, Jego wszechmocą. Syn
stanowi jedno z Ojcem, jest Tym
Samym – taka jest jedyna i



niepodzielna Boska natura – choćby
był Kimś innym. Symbol Nicejsko-
Konstantynopolitański wyraża to
formułą: „Bóg z Boga, Światłość ze
Światłości, Bóg prawdziwy z Boga
prawdziwego”. Chodzi o to, że Ojciec
zrodził Syna, dając się Jemu,
przekazując Mu swoją istotę i swoją
naturę, nie w części, jak dzieje się
przy zrodzeniu człowieka, ale w
sposób doskonały i nieskończony.To
samo można powiedzieć o Duchu
Świętym, który pochodzi jako Miłość
od Ojca i Syna. Pochodzi o Nich Obu,
dlatego że jest wiekuistym i
niestworzonym Darem, jaki Ojciec
przekazuje Synowi, zradzając Go, i
jaki Syn zwraca Ojcu jako odpowiedź
na Jego Miłość. Ten Dar jest Darem z
samego Siebie, dlatego że Ojciec
rodzi Syna, udzielając mu w sposób
całkowity i doskonały samej swojej
Istoty przez Ducha. Trzecia Osoba
Boska jest w związku z tym
wzajemną Miłością między Ojcem a
Synem3. Techniczna nazwa tego



drugiego pochodzenia to tchnienie.
Idąc dalej za analogią poznania i
miłości, można powiedzieć, że Duch
ma pochodzenie jako wola, która
porusza się ku znanemu Dobru.

Te dwa rodzaje pochodzenia noszą
nazwę immanentnych i różnią się
zasadniczo od stworzenia, które jest 
przejściowe w tym znaczeniu, że jest
to coś, co Bóg czyni poza Sobą.
Pochodzenie uświadamia
rozróżnienie w Bogu, natomiast
immanentność pochodzenia stanowi
przyczynę jedności. Dlatego
tajemnica Boga Trójjedynego nie
może zostać zredukowana do
jedności bez rozróżnień, jak gdyby
Trzy Osoby Boskie były tylko trzema
maskami albo trzema istotami bez
doskonałej jedności, jak gdyby
chodziło o trzech różnych bogów,
chociaż istniejących razem.

Te dwa rodzaje pochodzenia są
podstawą różnych relacji, jakie w



Bogu utożsamiają się z Osobami
Boskimi – chodzi o bycie Ojcem,
bycie Synem i bycie Ich tchnieniem.
W rzeczywistości jako że nie jest
możliwe bycie ojcem i bycie synem
tej samej osoby w tym samym
znaczeniu, tak nie jest możliwe bycie
równocześnie Osobą, która pochodzi
przez tchnienie i dwiema Osobami,
od których pochodzi. Należy
wyjaśnić, że w świecie stworzonym
relacje są akcydentalne, w tym
znaczeniu, że nie utożsamiają się z
istotą stworzeń, chociaż
charakteryzują ją w największej
głębi tak, jak w przypadku synostwa.
W Bogu, zważywszy, że w
pochodzeniu dawana jest cała Boska
istota, relacje są wieczne i
utożsamiają się z samą istotą.

Te trzy odwieczne relacje nie tylko
charakteryzują Trzy Osoby Boskie,
ale utożsamiają się z nimi,
zważywszy, że myślenie o Ojcu
oznacza myślenie o Synu, a myślenie



o Duchu Świętym oznacza myślenie o
Tych w odniesieniu, do których On
jest Duchem. I tak Osoby Boskie są
trzema Osobami, ale jednym Bogiem.
Nie tak jak w przypadku trzech ludzi,
którzy uczestniczą w tej samej
ludzkiej naturze, nie wyczerpując jej.
Te Trzy Osoby są pojedynczo całym
Bóstwem, utożsamiając się z jedyną
Boską Naturą4. Osoby są Jedną w
Drugiej. Dlatego Jezus mówi Filipowi,
że ten, kto widział Jego, widział Ojca
(por. J 14, 6), jako że On i Ojciec są
jednością (por. J 10, 30 i 17, 21). Ta
dynamika, która technicznie nosi
nazwę perichoreza albo 
circumincesio (dwa terminy
odnoszące się do ruchu
dynamicznego, w którym jeden
element wymienia się z drugim jak w
tańcu w kręgu), pomaga zdać sobie
sprawę, że tajemnica Boga
Trójjedynego jest tajemnicą Miłości:
„On sam jest wieczną wymianą
miłości – Ojcem, Synem i Duchem
Świętym, a nas przeznaczył do



udziału w tej wymianie” (Katechizm,
221).

3. Nasze życie w Bogu

Jako że Bóg jest wiekuistym
udzielaniem się Miłości, jest
zrozumiałe, że ta Miłość przelewa się
poza Niego w Jego działaniu. Całe
działanie Boga w historii jest
wspólnym dziełem Trzech Osób
Boskich, zważywszy, że odróżniają
się One tylko we wnętrzu Boga.
Niemniej jednak, każda z nich
odciska na Bożych działaniach ad
extra swoją osobową cechę5.
Używając obrazu, można by
powiedzieć, że Boże działanie jest
zawsze jedyne, jak dar, który
moglibyśmy otrzymać od
zaprzyjaźnionej rodziny, będący
owocem jednego aktu. Jednak dla
kogoś, kto zna osoby tworzące tę
rodzinę, jest możliwe rozpoznanie
ręki lub interwencji każdego z
członków rodziny, ze względu na



osobisty ślad pozostawiony przez nie
w tym jednym darze.

To rozpoznanie jest możliwe, dlatego
że poznaliśmy Osoby Boskie w ich
osobowym rozróżnieniu poprzez
posłania, kiedy Bóg Ojciec posłał
razem Syna i Ducha Świętego w
historię (por.J 3, 16-17.14-26), żeby
byli obecni wśród ludzi. „Boskie
posłania Wcielenia Syna i daru
Ducha Świętego objawiają w
szczególny sposób właściwości
Boskich Osób” (Katechizm, 258).
Osoby te są jak dwie ręce Ojca6, które
obejmują ludzi wszystkich czasów,
żeby zanieść ich na łono Ojca. Jeżeli
Bóg jest obecny we wszystkich
istotach jako zasada tego, co istnieje,
poprzez posłania Syn i Duch Święty
stają się w nich obecni w nowy
sposób7. Sam Krzyż Chrystusa
objawia człowiekowi wszystkich
czasów wiekuisty Dar, jaki Bóg czyni
z samego Siebie, objawiając w swojej
śmierci wewnętrzną dynamikę



Miłości jednoczącej Trzy Osoby
Boskie.

Oznacza to, że ostatecznym sensem
rzeczywistości, tym, czego pragnie
każdy człowiek, tym, co było
poszukiwane przez filozofów i przez
religie wszystkich czasów, jest
tajemnica Ojca, który odwiecznie
rodzi Syna w Miłości, jaką jest Duch
Święty. W Trójcy znajduje się w ten
sposób pierwotny wzorzec ludzkiej
rodziny8, a jej życie wewnętrzne jest
prawdziwym pragnieniem wszelkiej
ludzkiej miłości. Bóg chce, żeby
wszyscy ludzie byli jedną rodziną, to
znaczy jednością z Nim samym,
będąc synami w Synu. Każdy
człowiek został stworzony na obraz i
podobieństwo Trójcy (por. Rdz 1, 27)
i jest uczyniony, żeby żyć w komunii
z pozostałymi ludźmi, a przede
wszystkim, z Ojcem Niebieskim.
Tutaj znajduje się ostateczna
podstawa wartości życia każdej



osoby ludzkiej, niezależnie od jej
zdolności lub od jej bogactw.

Jednakże dostęp do Ojca można
odnaleźć tylko w Chrystusie –
Drodze, Prawdzie i Życiu (por. J 14,
6). Poprzez łaskę ludzie mogą stać się
jednym Ciałem mistycznym w
komunii Kościoła. Poprzez
kontemplację życia Chrystusa i
poprzez sakramenty mamy dostęp do
samego życia wewnętrznego Boga.
Przez Chrzest jesteśmy włączeni w
dynamikę Miłości Rodziny Trzech
Osób Boskich. Dlatego w życiu
chrześcijanina chodzi o odkrycie, że
w oparciu o zwyczajną egzystencję, o
wielokrotne relacje, jakie
ustanawiamy oraz w oparciu o nasze
życie rodzinne, które miało swój
doskonały wzorzec w Świętej
Rodzinie z Nazaretu, możemy
osiągnąć Boga. „Obcuj z Trzema
Osobami: z Bogiem Ojcem, z Bogiem
Synem i z Bogiem Duchem Świętym.
A do Trójcy Świętej dochodzi się



przez Maryję”9. W ten sposób można
odkryć sens historii jako drogi od
trójcy do Trójcy, ucząc się od
„ziemskiej trójcy” – Jezusa, Maryi i
Józefa – wznosić spojrzenie ku Trójcy
Niebieskiej.

Giulio Maspero

Podstawowa bibliografia

Katechizm Kościoła Katolickiego,
232-267.

Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego, 44-49.

Lektury zalecane

Św. Josemaría Escrivá, homilia 
Pokora, Przyjaciele Boga, 104-109.

J. kard. Ratzinger, Bóg Jezusa
Chrystusa. Medytacje o Bogu
Trójjedynym, tłum. Juliusz
Zychowicz, Znak, Kraków 1995

--------------------------------



1 Por. Św. Tomasz z Akwinu, In Epist.
Ad Gal., c. 1, lect. 2.

2 „Bóg pozostawił pewne ślady swego
trynitarnego bytu w swoim dziele
stworzenia i w swoim Objawieniu w
Starym Testamencie. Jednak
wewnętrzność Bytu jako Trójcy
Świętej stanowi tajemnicę
niedostępną dla samego rozumu, a
nawet dla wiary Izraela przed
wcieleniem Syna Bożego i posłaniem
Ducha Świętego. Ta tajemnica została
objawiona przez Jezusa Chrystusa i
jest źródłem pozostałych tajemnic
wiary” (Kompendium, 45).

3 Duch Święty „jest trzecią Osobą
Trójcy Świętej. Jest Bogiem, jednym i
równym Ojcu i Synowi. Duch Święty
pochodzi od Ojca (por. J 15, 26), jako
pierwszego źródła i początku całego
życia trynitarnego; pochodzi też od
Syna (Filioque) przez odwieczne
obdarowanie Syna przez Ojca.
Posłany przez Ojca i wcielonego



Syna, Duch Święty prowadzi Kościół
do poznania „całej prawdy” (J 16,
13)” (Kompendium, 47).

4 „Kościół wyraża swą wiarę
trynitarną, wyznając jednego Boga w
trzech Osobach: Ojca i Syna i Ducha
Świętego. Trzy Osoby Boskie są
jednym Bogiem, ponieważ każda z
nich co do natury jest pełnym
Bogiem. Osoby Boskie rzeczywiście
różnią się między sobą ze względu
na relacje, w jakich pozostają one
względem siebie: Ojciec jest Tym,
który rodzi Syna, Syn jest Tym, który
jest zrodzony przez Ojca, Duch
Święty jest Tym, który pochodzi od
Ojca i Syna” (Kompendium, 48).

5 „Jak trzy Osoby Boskie mają jedną i
tę samą naturę, tak są również
nierozdzielne w swoim działaniu:
Trójca Święta ma jedno i to samo
działanie. Jednak każda Osoba Boska
wypełnia wspólne dzieło według



swojej osobowej
właściwości” (Kompendium, 49).

6 Por. Św. Ireneusz, Adversus
hæreses, IV, 20, 1.

7 Por. Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, I, q. 43, a. 1, c. i a. 2, ad 3.

8 „Boskie „My” jest przedwiecznym
prawzorem dla ludzkiego „my” - tego
przede wszystkim, jakie mają
stanowić mężczyzna i kobieta,
stworzeni na obraz i podobieństwo
Boga samego” (Jan Paweł II, List do
rodzin Gratissimam sane z okazji
Roku Rodziny, 2 II 1994, 6).

9 Św. Josemaría, Kuźnia, 543.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-5-trojca-
przenajswietsza/ (15-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-trojca-przenajswietsza/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-trojca-przenajswietsza/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-trojca-przenajswietsza/

	Temat 5. Trójca Przenajświętsza

