
opusdei.org

Temat 5. Opatrzność
Boża

To normalne, że zastanawiamy
się nad prawdopodobieństwem
i skutecznością boskich
interwencji w naszym świecie.
Codzienna akceptacja
opatrzności jest aktem
teologicznej nadziei, która nie
wyklucza odpowiedzialnego
korzystania z wolności, będącej
częścią Bożego planu.
Opatrzność prowadzi
chrześcijanina do postawy
synowskiego zaufania Bogu we
wszystkich okolicznościach.



16-12-2022

Wprowadzenie: Czy Bóg może
interweniować w historię?

Niektóre formy praktykowania religii
mogą stanowić prawdziwe
zniekształcenie obrazu Boga
czuwającego nad światem znanego z
Biblii. Kiedy wszystko idzie dobrze,
wielu ludzi prawie nie pamięta o
Bogu, ale kiedy doświadczają
trudności życiowych, zwracają się do
Boga, jakby o nich zapomniał,
obwiniając go za zło, które ich
spotyka, i domagając się pilnej
interwencji, aby położyć kres
niekomfortowej sytuacji. Jest to
koncepcja Boga, który łata dziury,
prawdziwa karykatura Boga
objawionego w Piśmie Świętym.

Poza tymi wyobrażeniami, które są
mniej lub bardziej



rozpowszechnione wśród ludzi,
upowszechnione jest
kwestionowanie
prawdopodobieństwa i skuteczności
boskich interwencji w naszym
świecie. Dla jednych Bóg z zasady nie
może interweniować, gdyż po
stworzeniu świata wycofał się z
niego, a ten funkcjonuje
samodzielnie rządząc się własnymi
prawami; inni utrzymują, że Bóg
interweniuje w pewnych
momentach, zwłaszcza gdy trzeba
skorygować bieg wydarzeń; są
wreszcie tacy, którzy uważają, że Bóg
nieustannie działa w kruchym i
zepsutym stworzeniu. Gdyby
pierwsza lub druga opinia była
prawdziwa, to gdzie byłaby
wszechmoc Stwórcy postrzeganego
w ten sposób jako niezdolny do
kierowania swoim dziełem? Gdyby
to drugie było poprawne, to gdzie
byłaby autonomia i wolność istot w
Jego dziele?



2. Opatrzność i otaczanie opieką

Stwarzanie nie jest zakończone wraz
z momentem powstania, ale Bóg
stworzył je in statu viae, czyli w
kierunku ostatecznego celu, który
jeszcze nie został osiągnięty. Dlatego
też nie ogranicza się do powstania
świata, „Bóg nie pozostawia
stworzenia samemu sobie. Nie tylko
daje mu byt i istnienie, ale w każdej
chwili podtrzymuje je w istnieniu,
pozwala mu działać i prowadzi je do
jego celu” (Katechizm, 301). Pismo
Święte porównuje to działanie Boga
w historii do działania stwórczego
(por. Iz 44,24; 45,8; 51,13). Księga
Mądrości uwydatnia działanie Boga,
który utrzymuje swoje stworzenia w
istnieniu. „Jakżeby coś trwać mogło,
gdybyś Ty tego nie chciał? Jak by się
zachowało, czego byś nie
wezwał?” (Mdr 11,25). Św. Paweł
idzie dalej i przypisuje to opiekuńcze
działanie Chrystusowi: „On jest przed



wszystkim i wszystko w Nim ma
istnienie” (Kol 1,17).

Bóg chrześcijański nie jest
zegarmistrzem ani architektem,
który ukończywszy swoje dzieło
odcina się od niego. Obrazy te są
typowe dla koncepcji deistycznej,
według której Bóg nie ingeruje w
sprawy tego świata. Ale to jest
zniekształcenie obrazu prawdziwego
Boga stwórcy, ponieważ drastycznie
oddziela stworzenie od boskiego
zarządzania światem i
zachowywania go w istnieniu. Deizm
implikuje błąd w metafizycznym
pojęciu stworzenia, gdyż stworzenie,
jako obdarowanie istnieniem, niesie
ze sobą ontologiczną zależność ze
strony poszczególnych stworzeń,
która nie jest możliwa do oddzielenia
od jego kontynuacji w czasie. Oba te
zjawiska stanowią jeden i ten sam
akt, nawet jeśli możemy je rozróżnić
pojęciowo: „Bóg nie zachowuje
rzeczy przez nowe działanie, ale



przez kontynuację tego samego
działania, przez które nadaje im
istnienie, a które dokonuje się bez
ruchu i czasu”[1]. Pojęcie zachowania,
podtrzymania w istnieniu zatem
„wypełnia” lukę między działaniem
stwórczym a boskim kierowaniem
światem (opatrznością). Bóg nie tylko
stwarza świat i zachowuje go w
istnieniu, ale także „prowadzi
stworzenia do ich ostatecznej
doskonałości, którą mają
osiągnąć” (Kompendium, 55).

3. Opatrzność w Biblii

Pismo Święte uświadamia absolutną
suwerenność Boga i nieustannie
świadczy o Jego ojcowskiej opiece,
zarówno w najmniejszych rzeczach,
jak i w wielkich wydarzeniach
historii (por. Katechizm, 303).
Władza Stwórcy („rząd”) wyraża się
troską Ojca („opieka”)[2]. Starożytne
symbole wiary nawiązywały do
aspektu rządów greckim terminem 

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn1
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn1
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn2
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn2


Pantokrator, który należy rozumieć
w zestawieniu z obrazem Pasterza:
„Pan jest moim pasterzem, niczego
mi nie braknie” (Ps 23 [22], 1).
Boskiej opiece i władzy towarzyszy
mądrość, która „Sięga potężnie
(fortiter) od krańca do krańca i włada
wszystkim z dobrocią
(suaviter)” (Mdr 8,1). W Nowym
Testamencie Jezus potwierdza tę
wizję swoimi czynami i nauką.
Rzeczywiście, objawia się jako
„wcielona” Opatrzność Boża, która
jako Dobry Pasterz troszczy się o
materialne i duchowe potrzeby ludzi
(J 10, 11. 14-15; Mt 14, 13-14) i uczy
nas, byśmy oddali się pod Jego opiekę
(Mt 6, 31-33; Mt 10, 29-31; Łk 12,
24-31; Łk 21, 18). W ten sposób to
samo Słowo, które wszystko
stworzyło, wszystko zachowuje i
prowadzi; po wcieleniu ukazuje w
widoczny sposób swoją
opatrznościową opiekę.



Tym samym nie osiągnęliśmy jeszcze
najgłębszego poziomu tej nauki, do
którego dochodzi się przez
spostrzeżenie, że przeznaczenie, do
którego zostaliśmy powołani, czyli
Królestwo Boże, jest zamysłem Ojca,
który poprzedza stworzenie,
ponieważ „wybrał nas przed
założeniem świata, abyśmy byli
święci i nieskalani przed Jego
obliczem. Z miłości przeznaczył nas
dla siebie jako przybranych synów
przez Jezusa Chrystusa, według
postanowienia swej woli, ku chwale
majestatu swej łaski” (Ef 1,4-6).
„Przeznaczenie człowieka i świata w
Chrystusie, odwiecznym Synu Ojca,
nadaje całej nauce o Opatrzności
Bożej decydujący rys soteriologiczny
i eschatologiczny”[3], stawiając ją na
innym poziomie niż starożytna
koncepcja przeznaczenia. Nie
jesteśmy skazani na nieuchronny
koniec, ale zmierzamy na spotkanie z
naszym Stwórcą i Ojcem.

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn3
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn3


4. Opatrzność i wolność

Po wykluczeniu poglądu, że Bóg nie
może oddziaływać w świecie,
pojawiają się inne pytania: czy
oznacza to, że stworzenia, zwłaszcza
wolne, nie są prawdziwymi
sprawcami? Jeśli wszystkim, co się
dzieje, rządzi kochający Bóg, to
dlaczego istnieje zło? Czy Bóg działa
zawsze, tylko czasami, czy może
musimy pogodzić się z tym, że nie
działa nigdy?

Bóg zachowuje stworzenia zarówno
w ich istocie, jak i w ich działaniu.
Rzeczy nie tylko trwają w istnieniu,
ale działają w czasie, wywołując
skutki. Istoty duchowe działają w
sposób wolny. Ich dzieła są ich
własnymi, a nie Boga, który jednak
wspiera ich jako gwarant ich
wolności. Tak więc, wraz ze św.
Tomaszem, musimy odróżnić
stwórczą sprawczość Boga od
sprawczości stworzeń, czyli pierwszą



przyczynę od wtórnych przyczyn[4].
Każda z nich jest przyczyną w stu
procentach w swoim porządku, a
więc nie ma sprzeczności między
uznaniem, że bez Boga nic nie
możemy uczynić (por. J 15,5), a tym,
że nasze działania są nasze, a nie
Boże.

To, że Bóg rządzi wszystkim nie
oznacza, że nie szanuje autonomii
stworzenia. Obraz nadmiernie
„wtrącającego się” Boga jest typowy
dla podejścia, które myli stworzenie i
opatrzność na podstawie koncepcji
„aktualistycznej”, tak jakby Bóg
musiał stale korygować bieg świata.
Temu obrazowi przeciwstawia się
koncepcja deistyczna, według której
Bóg nie interweniuje w historię (lub
co najwyżej interweniuje tylko w
momentach krytycznych). Jeśli
aktualizm podkreśla ciągłą boską
interwencję w stworzenie, to deizm
kładzie nacisk na boską
transcendencję i wynikającą z niej

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn4
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn4


autonomię stworzenia. Pierwszy
zbytnio łączy stworzenie i
opatrzność, drugi zbytnio je
rozdziela.

Według Tomasza z Akwinu, aby
rządzić światem, Bóg korzysta z
działania drugich przyczyn,
respektując przy tym ich własną
przestrzeń. W tym przejawia się Jego
dobroć, która chce zaufać
stworzeniom, aby móc doprowadzić
je do końca[5]. Ponieważ Bóg kieruje
wszystkim, w pewien sposób drugie
przyczyny służą projektom
opatrzności. Stworzenia, zwłaszcza
wolne, są powołane do współpracy z
Bogiem w wypełnianiu Jego planu[6].
Stwierdzenie to dotyczy przede
wszystkim aniołów, które Pismo
Święte przedstawia jako
szczególnych uczestników
opatrzności. „Błogosławcie Pana,
wszyscy Jego aniołowie, pełni mocy
[…], wykonujący Jego rozkazy, by
słuchać Jego głosu” (Ps 103 [102],20) 

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn5
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn5
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn6
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn6


[7]. Dotyczy to również człowieka,
któremu Bóg powierzył panowanie
nad światem materialnym (por. Rdz
1,28). Będąc wolnymi, aniołowie i
ludzie mogą również sprzeciwiać się
woli Bożej lub zachowywać się
wbrew niej. Czy oznacza to, że
opatrzność nie jest wypełniana? Jak
zatem możemy wyjaśnić obecność
zła w świecie?

5. Zło

Jeśli Bóg stwarza, zachowuje i kieruje
wszystkim z dobrocią, to skąd bierze
się zło? „Tego pytania, równie
naglącego jak nieuniknionego,
równie bolesnego jak tajemniczego,
nie wyczerpie żadna łatwa
odpowiedź. Odpowiedzi na to
pytanie udziela dopiero całość wiary
chrześcijańskiej [...].Nie ma takiego
elementu w orędziu chrześcijańskim,
który nie byłby częściową
odpowiedzią na pytanie o zło”
(Katechizm, 309).

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn7
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn7


Konieczne jest zatem podjęcie
zagadnienia zła w świecie dobrym,
stworzonym przez dobrego Boga.
Tomasz z Akwinu przekonuje, że
boska opatrzność nie wyklucza
istnienia zła w rzeczywistości
stworzonej. Bóg nie powoduje tego,
ale też nie tłumi działania drugich
przyczyn, które mogą zawieść;
wadliwy skutek drugiej przyczyny
wynika z niej samej, a nie jest
przypisywany pierwszej
przyczynie[8].

Powszechnie mówi się o boskim
„przyzwoleniu” na zło; oznacza to, że
zło podlega opatrzności. „Bóg
wszechmocny [...], będąc niezmiernie
dobry, w żaden sposób nie
pozwoliłby na istnienie
jakiegokolwiek zła w swoich
stworzeniach, gdyby nie był tak
dobry i potężny, że z samego zła
mógłby wyprowadzić dobro”[9].
Tomasz z Akwinu stwierdza, że Bóg
woli wyprowadzić dobro ze zła niż

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn8
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn8
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn9
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn9


nie dopuścić do tego, by zło w ogóle
istniało. Do dobroci Boga należy
dopuszczanie zła i uzyskiwanie z
niego większego dobra. Bóg jest
„wszechmocnym opiekunem
wszelkiego bytu (universalis provisor
totius entis)”[10].

Poprzez przyznanie ludziom
uczestnictwa w Opatrzności, Bóg
szanuje ich wolność nawet wtedy,
gdy czynią zło (por. Katechizm, 302,
307, 311). Zaskakujące jest to, że „Bóg
w swojej wszechmocnej Opatrzności
może wyprowadzić dobro ze
skutków zła” (Katechizm, 312). Całą
historię można interpretować
według tego klucza, w powiązaniu ze
słowami św. Pawła: „Nie daj się
zwyciężyć złu, ale zło dobrem
zwyciężaj!” (Rz 12,21)[11].

Tak często zło wydaje się silniejsze
od dobra, a jednak trudno jest
wykorzenić naturalną ludzką
skłonność do ufności, że w końcu

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn10
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn10
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn11
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn11


dobro musi zatriumfować i
rzeczywiście triumfuje, bo miłość jest
potężniejsza. Doświadczenie zła
odsłania przed nami konflikt między
wszechmocą i boską dobrocią a
wydarzeniami w historii, konflikt,
który otrzymuje tajemnicze
rozwiązanie w wydarzeniu Krzyża
Chrystusa[12], odsłaniającego to, jaki
naprawdę jest Bóg.

Definicja zła jako braku a nie jako
składowej części wszechświata, jest
chrześcijańska. Utrzymanie, że zło
istnieje, ale nie posiada substancji,
jest przezwyciężeniem dylematu,
któremu ulegają ci, którzy z jednej
strony negują rzeczywistość zła w
imię Bożej dobroci i nieskończonej
mocy, a z drugiej strony negują Bożą
dobroć i nieskończoną moc w imię
rzeczywistości zła. Z prawdy o
stworzeniu, rozpatrywanej wraz z jej
ostatecznym celem, wynika, że nie
ma braku bez bytu, który jest czegoś
pozbawiony, tzn. nie ma zła bez

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn12
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn12


dobra, na którym to zło się opiera.
Absolutne zło jest niemożliwe. Dobro
jest bardziej elementarne i silniejsze
niż zło[13].

Na pytanie „Jeśli Bóg istnieje, to skąd
się bierze zło?”, Tomasz z Akwinu
odpowiada: „Jeśli istnieje zło, to
istnieje Bóg. Zło bowiem nie
istniałoby, gdyby zniknął porządek
dobra, którego brak jest złem. A taki
porządek nie istniałby, gdyby Bóg nie
istniał”[14]. Świat, choć niedoskonały,
zawierający w sobie zło, istnieje;
dlatego istnieje Bóg. Zło potrzebuje
podmiotu, w którym może się
odnaleźć (nie byłoby ślepoty bez
kogoś, kto jest pozbawiony wzroku).
Bez żadnego paradoksu zło dowodzi
istnienia Boga, gdyż każe nam
odkryć, że istnienie podmiotu
zależnego potwierdza istnienie
Absolutu.

6. Opatrzność i życie
chrześcijańskie

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn13
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn13
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn14
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn14


Czytając Pismo Święte, zauważamy,
że są tam wprost teksty o
opatrzności, zwłaszcza w Księdze
Mądrości, a także domyślne teksty o
historii zbawienia. W tych ostatnich
można odnieść wrażenie, że Bóg
czasem interweniuje, a czasem nie,
jakby istniały luki, momenty, w
których zdaje się ukrywać. Co
możemy powiedzieć w świetle tego
faktu? Czy w Biblii jest jakaś
sprzeczność? W rzeczywistości tak
nie jest. Opatrzność jest stała, realna
i ciągła. To ludzie nie zawsze umieją
uznać to, co się dzieje, za Bożą
opatrzność. Bóg objawia się zarówno
w tym, co wydaje się być dobre, jak i
w dopuszczaniu zła i cierpienia.
Stary Testament uczy, że we
wszystkim powinniśmy szukać i
znajdować ślady Boga, na co
wskazuje odpowiedź Hioba
skierowana do żony po utracie
dzieci, dóbr i zdrowia: „Dobro
przyjęliśmy z ręki Boga. Czemu zła
przyjąć nie możemy?” (Hi 2,10)[15].

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn15
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn15


Pozorna dwuznaczność opatrzności
otrzymuje ostateczną odpowiedź w
Chrystusie ukrzyżowanym, „mocy
Bożej i mądrości Bożej” (1 Kor 1, 24).
„Jeśli przez wiarę odkryjemy tę moc i
tę "mądrość", znajdziemy się na
zbawczych ścieżkach Bożej
Opatrzności [...]. Opatrzność Boża
objawia się więc jako wędrówka
Boga z człowiekiem”[16]. Z tajemnicy
męki i śmierci Jezusa, która jest
największą niesprawiedliwością w
historii, Bóg wyciągnął największe
dobro - odkupienie ludzkości.

To spojrzenie ma konsekwencje dla
duchowości chrześcijańskiej.
Wyzwoleniem dla człowieka jest
świadomość, że rządzi nim Bóg
Ojciec i Opatrzność, a nie ślepe
przeznaczenie. Świadectwo świętych
(por. Katechizm, 313) zachęca
chrześcijan do odkrycia potrzeby
zrozumienia, że „Bóg z tymi, którzy
Go miłują, współdziała we wszystkim
dla ich dobra” (Rz 8, 28)[17].

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn16
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn16
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn17
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftn17


Codzienna akceptacja opatrzności
jest aktem teologicznej nadziei, która
nie wyklucza odpowiedzialnego
korzystania z wolności, będącej
częścią Bożego planu. Wiara w
opatrzność prowadzi więc
chrześcijanina do postawy
synowskiego zaufania Bogu we
wszystkich okolicznościach: z
wdzięcznością za otrzymane dobro i
z prostym zawierzeniem w obliczu
tego, co może wydawać się złe, gdyż
Bóg ze zła wyprowadza większe
dobro.

Bibliografia podstawowa

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
302-324; Kompendium, 55-58.

—Jan Paweł II, katecheza Jana Pawła
II o Opatrzności, od 30 kwietnia do
25 czerwca 1986.

—Jan Paweł II, Wierzę w Boga Ojca.
Katecheza o Wyznaniu Wiary (I).



[1] Tomasz z Akwinu, Summa
Theologiae, I, z. 104, a. 1, ad 4.

[2]Por. Jan Paweł II, Orędzie na
audiencji generalnej, 14-05-1986.

[3] Jan Paweł II, Orędzie na audiencji
generalnej, 28-05-1986.
Soteriologiczny – to znaczy zbawczy.
Eschatologiczny – dotyczący końca
czasów.

[4] Por. Tomasz z Akwinu, Contra
Gentiles, tom 3, rozdz. 95; tamże,
rozdz. 148.

[5] „Boskie działanie nie wyklucza
działania drugich przyczyn. Ponadto
skutki, które pochodzą z działania
drugich przyczyn, podlegają Bożej
opatrzności, ponieważ Bóg sam zleca
działania jednostkowe, zgodnie ze
swoim zamysłem. Dlatego drugie
przyczyny są wykonawcami Bożej
opatrzności” (Tomasz z Akwinu, 
Contra Gentiles, tom 3, rozdz. 77).

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref1
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref1
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref2
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref2
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref3
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref3
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref4
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref4
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref5
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref5


[6] Jan Paweł II, Kazanie na audiencji
generalnej, 30.04.1986.

[7] „Te ostatnie słowa z Psalmu 103
wskazują na to, że aniołowie we
właściwy sobie sposób uczestniczą w
rządach Boga nad stworzeniem, jako
„pełni mocy wykonujący Jego
rozkazy” według planów Bożej
Opatrzności” (Jan Paweł II, Kazanie
na audiencji generalnej, 30-07-1986).

[8] Por. Tomasz z Akwinu, Contra
Gentiles, tom. 3, rozdz. 71. Tomasz
zakłada augustiańskie rozróżnienie
między złem jako wadą i jako
cierpieniem; tutaj mówi o
wadliwości, interpretując Iz 45,6-7
(“Ja jestem Pan, i nie ma innego. Ja
tworzę światło i stwarzam ciemności,
sprawiam pomyślność i stwarzam
niedolę. Ja, Pan, czynię to wszystko”),
jako odnoszące się do nieszczęścia; 
por. także tamże, Summa Theologiae,
I, z. 49, a. 2.

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref6
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref6
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref7
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref7
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref8
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref8


[9] Augustyn z Hippony, Podręcznik
wiary, nadziei i miłości, 3,11.

[10] Tomasz z Akwinu, Summa
Theologiae, I, z. 22, a. 2, ad 2.

[11] Por. Jan Paweł II, Pamięć i
tożsamość, La Esfera de los Libros,
Madrid 2005, pp. 13-43.

[12] „Na pytanie, jak pogodzić zło i
cierpienie w świecie z prawdą o
Bożej Opatrzności, nie można
udzielić ostatecznej odpowiedzi bez
odniesienia do Chrystusa.
Rzeczywiście, z jednej strony
Chrystus - Słowo Wcielone -
potwierdza [...], że Bóg jest przy
człowieku w jego cierpieniu; wręcz,
że sam bierze na siebie wielorakie
cierpienia ziemskiej egzystencji
człowieka. Jezus objawia
jednocześnie, że to cierpienie ma
wartość i moc odkupieńczą i
zbawczą [...]. Prawda Opatrzności
zyskuje w ten sposób dzięki "mocy i
mądrości" krzyża Chrystusa swój

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref9
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref9
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref10
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref10
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref11
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref11
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref12
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref12


ostateczny sens eschatologiczny.
Ostateczną odpowiedź na pytanie o
obecność zła i cierpienia w ziemskiej
egzystencji człowieka daje Boże
Objawienie w perspektywie
"predestynacji w Chrystusie", czyli w
perspektywie powołania człowieka
do życia wiecznego” (tamże, Kazanie
na audiencji generalnej, 11-06-1986).

[13] Obszerną refleksję nad tym
zagadnieniem można znaleźć w C.
Journet, Zło: rozważania teologiczne,
Rialp, Madryt 1965.

[14] Tomasz z Akwinu, Contra Gentiles,
tom 3, rozdz. 71.

[15] Grzegorz Wielki komentuje:
„Dobra są darami Boga, zarówno
doczesnymi, jak i wiecznymi. Zło
natomiast to obecne nieszczęścia, o
których mówi Pan, gdy mówi przez
proroka: "Ja jestem Pan i nie ma
innego. Ja tworzę światło i stwarzam
ciemności, sprawiam pomyślność i
stwarzam niedolę" (Iz 45, 5, 6, 7) [...].

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref13
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref13
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref14
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref14
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref15
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref15


Formuję światło i tworzę ciemność,
bo poprzez plagi bólu, które tworzą
ciemność na zewnątrz, rozpala się
wewnątrz światło nauczania. Czynię
pokój i tworzę zło, bo u Boga pokój
jest nam przywracany, ale gdy to, co
jest stworzone dobre,
wykorzystujemy niegodziwie, to, co
jest dobre samo w sobie, staje się dla
nas zgorszeniem. Przez grzech
wchodzimy w konflikt z Bogiem;
słuszne jest więc, abyśmy przez
nieszczęścia wracali do Jego pokoju.
Tak więc, gdy rzecz stworzona jako
dobra staje się dla nas przyczyną
bólu, zostajemy naprawieni i nasz
umysł pokornie wraca do pokoju
Stwórcy” (Grzegorz Wielki, Moralia,
3,9,15; tom. 1).

[16] Jan Paweł II, Kazanie na audiencji
generalnej, 11-06-1986.

[17] Nawiązując do doświadczenia tak
wielu świętych w historii Kościoła, to
pawłowe wyrażenie często pojawiało

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref16
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref16
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref17
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/#_ftnref17


się na ustach Św. Josemaríi, który żył
i zachęcał nas do życia w radosnym
przyjmowaniu woli Bożej (por.
Josemaría Escrivá, Bruzda, 127; 
Droga Krzyżowa, IX, 4; Przyjaciele
Boga, 119).

Santiago Sanz

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/
(12-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-5-opatrznosc-boza/

	Temat 5. Opatrzność Boża

