
opusdei.org

Temat 40. Ojcze nasz,
któryś jest w niebie

Przy pomocy modlitwy Ojcze
nasz Jezus Chrystus uczy nas
zwracać się do Boga jako do
Ojca. Jest to modlitwa synowska
par excellance.

20-11-2012

1. Jezus uczy nas zwracać się do
Boga Ojca

Przy pomocy modlitwy Ojcze nasz
Jezus Chrystus uczy nas zwracać się
do Boga jako do Ojca: „Modlić się do
Ojca, to znaczy wejść w Jego



misterium, którym jest On sam i
które objawił nam Jego Syn:
Wyrażenie „Bóg Ojciec” nigdy
nikomu nie było objawione. Gdy sam
Mojżesz zapytał Boga, kim On jest,
usłyszał inne imię. Nam to imię
zostało objawione w Synu, bo imię to
zawiera nowe imię Ojca (Tertulian, 
De oratione, 3)” (Katechizm, 2779).

Ucząc Ojcze nasz, Jezus odkrywa
również swoim uczniom, że stali się
uczestnikami Jego kondycji Syna:
„Wszystkim, którzy Go przyjęli
(dosłownie: „którzy przyjęli Słowo,
które stało się ciałem”) dał moc, aby
się stali dziećmi Bożymi” (Jn 1, 12).
Słusznie więc, zgodnie z Jego
nauczaniem, zwracają się w
modlitwie do Boga: Ojcze nasz”[1].

Jezus Chrystus zawsze rozróżnia
między „mój Ojciec” i „wasz
Ojciec” (por. J 20, 17). Istotnie, kiedy
się modli, nigdy nie mówi: „Ojcze
nasz”. To pokazuje, że Jego relacja z



Bogiem jest całkowicie wyjątkowa.
Jest to relacja, jaką ma z Bogiem On i
nikt więcej. Przy pomocy modlitwy 
Ojcze nasz Jezus chce uświadomić
swoim uczniom ich kondycję dzieci
Bożych, wskazując równocześnie
różnicę, jaka istnieje między Jego
naturalnym synostwem a naszym
przybranym synostwem Bożym,
otrzymanym jako darmowy dar
Boga.

Modlitwa chrześcijanina to modlitwa
dziecka Bożego, zwracającego się do
swojego Ojca Boga z synowską
ufnością, która „jest wyrażana w
liturgiach Wschodu i Zachodu za
pomocą bardzo pięknego, typowo
chrześcijańskiego
wyrażeniaparrhesia, które oznacza
szczerą prostotę, synowską ufność,
radosną pewność, pokorną śmiałość,
pewność bycia kochanym (por. Ef
3,12; Hbr 3, 6; 4, 16;10,19;1 J 2, 28; 3,
21; 5, 14)” (Katechizm, 2778). Słowo
„parrhesia” oznaczało pierwotnie



przywilej wolności słowa obywatela
greckiego na ludowych
zgromadzeniach i zostało przyjęte
przez Ojców Kościoła w celu
wyrażania synowskiego zachowania
chrześcianina wobec swojego Ojca
Boga.

2. Boże synostwo i chrześcijańskie
braterstwo

Wzywając Boga, Naszego Ojca,
uznajemy, że Boże synostwo
jednoczy nas z Chrystusem,
„pierworodnym między wielu
braćmi” (Rz 8, 29), poprzez
prawdziwe nadprzyrodzone
braterstwo. Kościół jest tą nową
komunią Boga i ludzi (por. 
Katechizm, 2790).

Dlatego chrześcijańska świętość,
nawet jeśli jest osobista i
indywidualna, nigdy nie jest
indywidualistyczna ani
egocentryczna. „Jeśli rzeczywiście
modlimy się „Ojcze nasz”,



wyzbywamy się indywidualizmu,
ponieważ miłość, którą przyjmujemy,
wyzwala nas z niego. Zaimek „nasz”
rozpoczynający Modlitwę Pańską,
podobnie jak „my” czterech ostatnich
próśb, nie wyklucza nikogo. Aby był
on wypowiadany w prawdzie (por.
Mt 5, 23-24; 6, 14-16), należy
przezwyciężyć nasze podziały i
różnice” (Katechizm, 2792).

Braterstwo, które ustanawia Boże
synostwo, rozciąga się również na
wszystkich ludzi, dlatego że w
pewien sposób wszyscy są dziećmi
Bożymi – Jego stworzeniami – i są
powołani do świętości: „Na ziemi
istnieje tylko jedna rasa: rasa dzieci
Bożych”[2]. Dlatego chrześcijanin
musi czuć się solidarny w zadaniu
prowadzenia całej ludzkości ku
Bogu.

Boże synostwo popycha nas do
apostolstwa, które jest koniecznym
przejawem synostwa i braterstwa:



„Myśl o innych - przede wszystkim o
tych, którzy są obok ciebie - jako o
dzieciach Bożych, którymi są, z całą
godnością tego cudownego tytułu.
Powinniśmy postępować jak dzieci
Boże wobec dzieci Bożych: nasza
miłość ma być miłością ofiarną,
codzienną, złożoną z tysiąca
drobnych gestów zrozumienia,
cichego poświęcenia, oddania,
którego nie widać”[3].

3. Znaczenie Bożego synostwa jako
podstawa życia duchowego

Kiedy przeżywa się intensywnie Boże
synostwo, staje się ono „postawą
głęboko zakorzenioną w duszy,
przenikającą w końcu całą naszą
egzystencję. Jest obecna w każdej
myśli, każdym pragnieniu, każdym
uczuciu”[4]. Jest to rzeczywistość,
która ma być przeżywana zawsze,
nie tylko w szczególnych
okolicznościach życia. „Nie możemy
być dziećmi Bożymi tylko od czasu



do czasu. Oczywiście powinny być
chwile specjalnie poświęcone na
oddanie Mu czci, dla zgłębienia
sensu naszego dziecięctwa bożego, co
jest rdzeniem pobożności”[5].

Święty Josemaría naucza, że
przeżywany sens albo świadomość
synostwa Bożego „jest fundamentem
ducha Opus Dei. Wszyscy ludzie są
dziećmi Bożymi. Jednak dziecko
może postępować wobec swojego
Ojca na różne sposoby. Trzeba czynić
wysiłki, aby być dziećmi, które
starają się zrozumieć, iż Pan,
umiłowawszy nas jak synów, sprawił,
że mieszkamy w Jego domu, pośród
tego świata; że należymy do Jego
rodziny; że to, co jest Jego, jest nasze,
a to, co nasze - Jego; że pozostajemy z
Nim w takiej zażyłości i żywimy
ufność, która pozwala nam prosić -
jak małe dziecko - o gwiazdkę z
nieba!”[6].



Chrześcijańska radość zanurza swoje
korzenie w poczuciu synostwa
Bożego. „Radość jest nieuniknioną
konsekwencją dziecięctwa Bożego,
gdyż wiemy, iż nasz Ojciec-Bóg
szczególnie nas kocha, przyjmuje
nas, pomaga nam i wybacza”[7]. W
przepowiadaniu Świętego Josemaríi
odzwierciedla się bardzo często fakt,
że jego radość tryskała z rozważania
tej rzeczywistości. „Z powodów, w
które nie muszę tutaj wchodzić — ale
które dobrze zna Jezus przewodzący
nam z Tabernakulum — w swoim
życiu zostałem doprowadzony do
szczególnie głębokiej świadomości
dziecięctwa Bożego. Doświadczyłem
szczęścia zanurzenia się w sercu
mojego Ojca, by się poprawić, by się
oczyścić, by Mu służyć, by rozumieć
wszystkich i wybaczać wszystkim na
mocy Jego miłości i mojego
upokorzenia (…). Starałem się w
ciągu wielu lat stale mocno opierać
się na tej radosnej rzeczywistości”[8].



Jedną z najdelikatniejszych kwestii,
jaką człowiek stawia sobie, kiedy
rozmyśla nad Bożym synostwem, jest
problem zła. Wiele osób nie potrafi
pogodzić doświadczenia zła w
świecie z pewnością wiary w
nieskończoną Bożą dobroć. Niemniej
jednak, Święci nauczają, że wszystko,
co przydarza się w ludzkim życiu,
musi być uważane za dobro, dlatego
że pojęli głęboko relację między
synostwem Bożym a Świętym
Krzyżem. To właśnie wyrażają, na
przykład, słowa Świętego Tomasza
Morusa do jego najstarszej córki,
kiedy był uwięziony w londyńskim
Tower: „I dlatego, moja dobra córko,
nigdy nie martw się o nic, co
kiedykolwiek spotka mnie na tym
świecie. Nic nie może przyjść oprócz
tego, czego chce Bóg. I jestem
całkiem pewien, że cokolwiek może
to być, jakkolwiek złe może się
wydawać, rzeczywiście będzie to
najlepsze”[9]. Tego samego naucza
Święty Josemaría w związku z mniej



dramatycznymi sytuacjami, w
których jednak chrześcijańska dusza
może znosić to źle i się gubić:
„Cierpienia?... Przeciwności z tego
czy innego powodu?... Czyż nie
widzisz, że tego pragnie twój Ojciec-
Bóg..., a On jest dobry... i kocha cię -
ciebie osobiście! - bardziej niż
wszystkie matki świata razem wzięte
mogą kochać swoje dzieci?”[10].

Dla Świętego Josemaríi Boże
synostwo to nie mdła rzeczywistość,
obca cierpieniu i bólowi. Przeciwnie,
twierdzi on, że ta rzeczywistość jest
wewnętrznie związana z Krzyżem,
obecnym w nieunikniony sposób we
wszystkich tych, którzy chcą z bliska
naśladować Chrystusa: „Jezus modli
się w Ogrójcu: Pater mi (Mt 26,39), 
Abba, Pater! (Mk 14,36). Bóg jest
moim Ojcem, także wtedy, kiedy
zsyła na mnie cierpienie. Czule mnie
kocha, nawet wtedy, gdy rani. Jezus
cierpi, aby wypełnić wolę Ojca... A ja,
który chcę wypełnić najświętszą



wolę Boga, idąc śladami Mistrza, czyż
mogę narzekać, jeśli cierpienie jest
towarzyszem mojej drogi? Cierpienie
będzie pewnym znakiem mego
przyjęcia na syna, gdyż Bóg traktuje
mnie tak samo jak swego Boskiego
Syna. Mogę przeto jak On jęczeć i
płakać sam w moim Getsemani, ale
— powalony na ziemię, uznając
własną nicość — wzniosę aż do Boga
okrzyk wychodzący z głębi mej
duszy: Pater mi, Abba, Pater... Fiat!
(Ojcze mój, Abba, Ojcze... niech się
stanie!)”[11].

Inną istotną konsekwencją znaczenia
Bożego synostwa jest synowskie
oddanie w ręce Boga, które nie
wynika tyleż z osobistej walki
ascetycznej – chociaż się ją
przewiduje – ile z przyzwolenia, aby
Bóg nas poprowadził i dlatego mówi
się o oddaniu. Chodzi o czynne,
wolne i świadome oddanie ze strony
dziecka. Ta postawa spowodowała
konkretny sposób przeżywania



Bożego synostwa – który nie jest
jednyny ani nie jest drogą
obowiązkową dla wszystkich –
zwany „dziecięctwem duchowym”.
Polega on na uznaniu samego siebie
nie tylko za dziecko, ale za małe
dziecko, dziecko bardzo potrzebujące
w stosunku do Boga. W następujący
sposób wyraża to Święty Franciszek
Salezy: „Jeśli się nie odmienicie i nie
staniecie jak dzieci, nie wejdziecie do
królestwa niebieskiego (Mt 18, 3).
Kiedy dziecko jest małe, zachowuje
wielką prostotę. Zna tylko swoją
matkę. Ma tylko jedną miłość – swoją
matkę. Tylko jedno pragnienie – łono
swojej matki. Nie pragnie niczego
innego niż spoczywać na tak miłym
miejscu. Doskonale prosta dusza ma
tylko jedną miłość – Boga. I w tej
jedynej miłości pragnie jedynie
spoczywać na piersi Ojca
niebieskiego i ustanowić tutaj swój
odpoczynek, jako miłujące dziecko,
pozostawiając wszelką opiekę Jemu,
bacząc tylko, aby trwać w tej świętej



ufności”[12]. Ze swej strony Święty
Josemaría Escrivá również doradzał
pokonywanie ścieżki dziecięctwa
duchowego: „Jako dzieci
pozbędziecie się smutków: dzieci
natychmiast zapominają o
przykrościach i powracają do swych
zabaw. — Toteż po całkowitym
oddaniu się, pozbędziecie się
wszelkich trosk, albowiem
znajdziecie odpoczynek w Ojcu”[13].

4. Siedem próśb modlitwy Ojcze
nasz

W modlitwie Pańskiej, po
początkowym wezwaniu „Ojcze nasz,
któryś jest w niebie” następuje
siedem próśb. „W modlitwie „Ojcze
nasz” przedmiotem trzech
pierwszych próśb jest chwała Ojca:
uświęcenie Jego imienia, przyjście
Królestwa i wypełnienie woli Bożej.
Cztery pozostałe przedstawiają Mu
nasze pragnienia: są to prośby
dotyczące naszego życia – jego



podtrzymywania i leczenia z
grzechów; dotyczą one także naszej
walki o zwycięstwo dobra nad
złem” (Katechizm, 2857).

Ojcze nasz jest wzorem każdej
modlitwy, jak naucza Święty Tomasz
z Akwinu: „Modlitwa Pańska jest
najdoskonalsza (…). W Modlitwie
Pańskiej prosimy nie tylko o to, czego
możemy należycie pragnąć, ale także
w tej kolejności, w jakiej należy
pragnąć. W ten sposób Modlitwa
Pańska nie tylko uczy nas prosić, ale
również oświeca całe serce
nasze”[14].

Pierwsza prośba: Święć się imię
Twoje

Świętość Boga nie może być
zwiększona przez żadne stworzenie.
Dlatego „pojęcie «święcić się» należy
tutaj rozumieć nie tyle w sensie
przyczynowym (Bóg sam uświęca,
czyni świętym), ale przede
wszystkim w znaczeniu



wartościującym: uznać za świętego,
traktować w sposób święty (…). Od
pierwszej prośby skierowanej do
naszego Ojca jesteśmy zanurzeni w
wewnętrzne misterium Jego Boskości
i w wydarzenie zbawienia naszego
człowieczeństwa. Prośba o to, by
święciło się Jego imię, włącza nas w
urzeczywistnienie podjętego przez
Boga «zamysłu życzliwości», abyśmy
«byli święci i nieskalani przed Jego
obliczem» (por. Ef 1, 9.
4)” (Katechizm, 2807). A zatem
wymóg pierwszej prośby polega na
tym, żeby Boża świętość błyszczała i
wzrastała w naszym życiu: „Kto
mógłby uświęcić Boga, skoro to On
sam uświęca? Natchnieni słowami:
«Bądźcie święci, bo Ja Święty
jestem» (Kpł 20, 26), prosimy, abyśmy
– uświęceni przez chrzest – wytrwali
w tym, czym zaczęliśmy być. Prosimy
o to codziennie, bo codziennie
popełniamy grzechy i powinniśmy
zmywać nasze przewinienia przez
nieustannie podejmowane



uświęcanie... Uciekamy się więc do
modlitwy, by ta świętość w nas
trwała”[15].

Druga prośba: Przyjdź królestwo
Twoje

Druga prośba wyraża nadzieję, że
nadejdzie nowy czas, w którym Bóg
zostanie uznany przez wszystkich za
Króla, który napełnia korzyściami
swoich poddanych: „Ta
prośba,Marana tha, jest wołaniem
Ducha i Oblubienicy: «Przyjdź, Panie
Jezu»” (Ap 22, 20) (…).W Modlitwie
Pańskiej chodzi przede wszystkim o
ostateczne przyjście Królestwa
Bożego w chwili powrotu Chrystusa
(por. Tt 2,13)” (Katechizm,
2817-2818). Z drugiej strony
Królestwo Boże zostało już
rozpoczęte na tym świecie
pierwszym przyjściem Chrystusa i
Zesłaniem Ducha Świętego:
„«Królestwo Boże (…) to
sprawiedliwość, pokój i radość w



Duchu Świętym» (Rz 14, 17). Czasy
ostateczne, w jakich żyjemy, są
czasami wylania Ducha Świętego. Od
tej chwili rozpoczęła się decydująca
walka między «ciałem» a Duchem
(por. Ga 5, 16-25): «Jedynie czyste
serce może z całą ufnością
powiedzieć: „Przyjdź Królestwo
Twoje”. Trzeba było być w szkole św.
Pawła, żeby móc powiedzieć: „Niech
więc grzech nie króluje w naszym
śmiertelnym ciele” (Rz 6, 12). Kto
zachowuje czystość w uczynkach,
myślach i słowach, ten może
powiedzieć Bogu: „Przyjdź Królestwo
Twoje!” (Św. Cyryl Jerozolimski, 
Catecheses mystagogicæ, 5, 13: PG 33,
1120 A)»” (Katechizm, 2819).
Ostatecznie, w drugiej prośbie
wyrażamy pragnienie, aby Bóg
panował obecnie w nas przez łaskę,
żeby Jego Królestwo na ziemi coraz
bardziej się rozszerzało i żeby na
koniec czasów panował w pełni nad
wszystkimi w niebie.



Trzecia prośba: Bądź wola Twoja
jako w niebie, tak i na ziemi

Wola Boża jest taka, żeby „wszyscy
ludzie zostali zbawieni i doszli do
poznania prawdy” (1 Tm 2, 3-4).
Jezus naucza nas, że do Królestwa
Bożego wchodzi nie ten, kto mówi:
„Panie, Panie!”, tylko „ten, kto
spełnia wolę mojego Ojca, który jest
w niebie” (Mt 7, 21). Dlatego w tej
prośbie „prosimy naszego Ojca, by
złączył naszą wolę z wolą Jego Syna,
byśmy pełnili Jego wolę i
wykonywali Jego zamysł zbawienia
za życie świata. Sami jesteśmy
całkowicie niezdolni do tego, ale
zjednoczeni z Jezusem i dzięki mocy
Jego Ducha Świętego możemy Mu
poddać naszą wolę i zdecydować się
na wybór tego, co zawsze wybierał
Jego Syn: czynić to, co podoba się
Ojcu (por. J 8, 29)” (Katechizm, 2825).
Jak twierdzi jeden z Ojców Kościoła,
kiedy prosimy w Ojcze nasz: „bądź
wola Twoja jako w niebie, tak i na



ziemi”, nie prosimy o to, „by Bóg
czynił, co chce, lecz byśmy mogli
czynić, czego Bóg chce”[16]. Z drugiej
strony określenie jako w niebie, tak i
na ziemi ukazuje fakt, że w tej
prośbie gorąco pragniemy, żeby, tak,
jak wola Boża spełniła się w aniołach
i w błogosławionych w niebie,
spełniła się w nas, którzy jeszcze
pozostajemy na ziemi.

Czwarta prośba: Chleba naszego
powszedniego daj nam dzisiaj

Ta prośba wyraża synowskie oddanie
dzieci Bożych, ponieważ „Ojciec,
który daje nam życie, nie może nam
nie dać pokarmu koniecznego do
życia, „stosownych” dóbr
materialnych i
duchowych” (Katechizm, 2830).
Chrześcijańskie znaczenie tej
czwartej prośby „dotyczy Chleba
Życia: Słowa Bożego przyjmowanego
w wierze, Ciała Chrystusa
przyjmowanego w Eucharystii (por. J



6, 26-58)” (Katechizm, 2835).
Określenie powszedniego „w
znaczeniu czasowym jest to
pedagogiczne powtórzenie owego
„dzisiaj” (por. Wj 16, 19-21) dla
utwierdzenia w nas ufności „bez
zastrzeżeń”. W znaczeniu
jakościowym oznacza to, co jest
konieczne do życia, a mówiąc
szerzej: wszelkie dobro
wystarczające do utrzymania (por. 1
Tm 6, 8)” (Katechizm, 2837).

Piąta prośba: Odpuść nam nasze
winy jako i my odpuszczamy naszym
winowajcom

W kolejnej prośbie rozpoczynamy od
uznania naszej kondycji
grzeszników: „przychodzimy do
Niego jak syn marnotrawny (por. Łk
15,11-32) i uznajemy się przed Nim
za grzeszników, podobnie jak celnik
(por. Łk 18,13). Nasza prośba
zaczyna się od „wyznania”, w którym
wyznajemy jednocześnie naszą



nędzę i Jego
miłosierdzie” (Katechizm, 2839).
Jednak prośba ta nie będzie
wysłuchana, jeżeli nie
odpowiedzieliśmy wczśniej na
pewien wymóg: odpuszczamy
naszym winowajcom. Dzieje się tak z
następującego powodu: „strumień
miłosierdzia nie może przeniknąć do
naszego serca tak długo, jak długo
nie przebaczyliśmy naszym
winowajcom. Miłość, podobnie jak
Ciało Chrystusa, jest niepodzielna:
nie możemy miłować Boga, którego
nie widzimy, jeśli nie miłujemy brata
i siostry, których widzimy (por. 1 J 4,
20). Gdy odmawiamy przebaczenia
naszym braciom i siostrom, nasze
serce zamyka się, a jego
zatwardziałość sprawia, że staje się
ono niedostępne dla miłosiernej
miłości Ojca” (Katechizm, 2840).

Szósta prośba: Nie wódź nas na
pokuszenie



Ta prośba jest związana z
poprzednią, dlatego że grzech jest
konsekwencją dobrowolnego
przyzwolenia na pokusę. Dlatego
obecnie „prosimy naszego Ojca, by
nas nie „wodził na pokuszenie” (…).
Prosimy Go, by nie pozwolił nam
wejść na drogę, która prowadzi do
grzechu. Jesteśmy zaangażowani w
walkę „między ciałem a Duchem”.
Prośba ta jest błaganiem o Ducha
rozeznania i mocy” (Katechizm,
2846). Bóg daje nam zawsze swoją
łaskę, aby zwyciężać w pokusach:
„Wierny jest Bóg i nie dozwoli was
kusić ponad to, co potraficie znieść,
lecz zsyłając pokusę, równocześnie
wskaże sposób jej pokonania, abyście
mogli przetrwać” (1 Kor 10, 13).
Jednak, aby zawsze przezwyciężać
zawsze pokusy, należy się modlić:
„Taka walka i takie zwycięstwo są
jednak możliwe tylko dzięki
modlitwie. Dzięki swojej modlitwie
Jezus jest zwycięzcą kusiciela, od
pierwszego kuszenia (por. Mt 4, 1-11)



aż do ostatniej walki w chwili agonii
(por. Mt 26, 36-44). W tej prośbie do
naszego Ojca Chrystus jednoczy nas
ze swoją walką i swoją agonią (…).
Prośba ta ukazuje całą swoją
dramatyczność w odniesieniu do
ostatecznego kuszenia w naszej
walce na ziemi; jest to prośba
owytrwanie aż do końca. «Przyjdę jak
złodziej. Błogosławiony, który
czuwa!» (Ap 16,15)” (Katechizm,
2849).

Siódma prośba: Ale nas zbaw ode
złego

Ostatnia prośba jest zawarta w
modlitwie kapłańskiej Jezusa do Jego
Ojca: „Nie proszę, abyś ich zabrał ze
świata, ale byś ich ustrzegł od
złego” (J 17, 15). Istotnie w tej prośbie
„zło, o którym mówi ta prośba, nie
jest jakąś abstrakcją, lecz oznacza
osobę, Szatana, Złego, anioła, który
sprzeciwił się Bogu.
„Diabeł”(diabolos) jest tym, który



„przeciwstawia się” zamysłowi Boga
i Jego „dziełu zbawienia”
wypełnionemu w
Chrystusie” (Katechizm, 2851). Poza
tym, „prosząc o wybawienie od
Złego, modlimy się również o
uwolnienie od wszelkiego zła,
przeszłego, teraźniejszego i
przyszłego, którego on jest sprawcą
lub podżegaczem” (Katechizm, 2854),
zwłaszcza od grzechu, jedynego
prawdziwego zła[17], i od kary za
niego, którą jest wieczne potępienie.
Pozostałe zła i cierpienia można
zamienić w dobro, jeżeli je
akceptujemy i przyłączamy do
cierpień Chrystusa na Krzyżu.

Manuel Belda

Bibliografia podstawowa

Katechizm Kościoła Katolickiego,
2759-2865

Benedykt XVI-Józef Ratzinger, Jezus z
Nazaretu. Od Chrztu w Jordanie do



Przemienienia, Wydawnictwo M,
Kraków 2007

Lektury zalecane

Święty Josemaría Escrivá, homilie 
Obcowanie z Bogiem i Ku świętości,
w: Przyjaciele Boga, 142-153 y
294-316.

J. Burggraf, El sentido de la filiación
divina, w: A.A.V.V., Santidad y mundo,
Pampeluna 1996, ss. 109-127.

F. Fernández-Carvajal i P. Beteta, 
Hijos de Dios. La filiación divina que
vivió y predicó el beato Josemaría
Escrivá, Madryt 1995.

F. Ocáriz, La filiación divina, realidad
central en la vida y en la enseñanza de
Mons. Escrivá de Balaguer, w:
A.A.V.V., Mons. Escrivá de Balaguer y
el Opus Dei. En el 50 aniversario de su
fundación, Pampeluna 1985, ss.
173-214.



B. Perquin, Abba, Padre: para
alabanza de tu gloria, Madryt 1999.

J. Sesé, La conciencia de la filiación
divina, fuente de vida espiritual, en
J.L. Illanes (red.), El Dios y Padre de
Nuestro Señor Jesucristo, XX
Simposio internacional de Teología
de la Universidad de Navarra,
Pampeluna 2000, ss. 495-517.

J. Stöhr, La vida del cristiano según el
espíritu de filiación divina, w: «Scripta
Theologica» 24 (1992/3) 872-893.

--------------------------------------

[1] Jan Paweł II, Alokucja (audiencja
generalna z 1 lipca 1987 r.), 7.

[2] Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, 13.

[3] Ibidem, 36.



[4] Św. Josemaría Escrivá, Przyjaciele
Boga, 146.

[5] Św. Josemaría Escrivá, Rozmowy z
prałatem Escrivá, 102.

[6] Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, 64.

[7] Św. Josemaría Escrivá, Kuźnia,
332.

[8] Św. Josemaría Escrivá, Przyjaciele
Boga, 143.

[9] Święty Tomasz Morus, Pisma
więzienne; poprzedzone Żywotem
Tomasza More napisanym przez
Williama Ropera, tłum. W. Giertych
et al., Poznań 1985, str. 99.

[10] Św. Josemaría Escrivá, Kuźnia,
929.

[11] Św. Josemaría Escrivá, Droga
Krzyżowa, stacja I, Rozważanie, 1.



[12] Św. Franciszek Salezy, Rozmowy
duchowe, 16, 7.

[13] Św. Josemaría Escrivá, Droga,
864.

[14] Święty Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, II-II, 83, 9.

[15] Święty Cyprian, De dominica
oratione, 12.

[16] Ibidem, 14 w: Św. Cyprian, 
Pisma. I. Traktaty, tłum. x. dr Jan
Czuj, Poznań 1937, str. 234.

[17] Por. Święty Josemaría Escrivá, 
Droga, 386.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-40-ojcze-nasz-ktorys-

jest-w-niebie/ (10-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-40-ojcze-nasz-ktorys-jest-w-niebie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-40-ojcze-nasz-ktorys-jest-w-niebie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-40-ojcze-nasz-ktorys-jest-w-niebie/

	Temat 40. Ojcze nasz, któryś jest w niebie

