opusdei.org

Temat 40. Ojcze nasz,
ktorys jest w niebie

Przy pomocy modlitwy Ojcze
nasz Jezus Chrystus uczy nas
zwracac sie do Boga jako do
Ojca. Jest to modlitwa synowska
par excellance.

20-11-2012

1. Jezus uczy nas zwracac sie do
Boga Ojca

Przy pomocy modlitwy Ojcze nasz
Jezus Chrystus uczy nas zwracac sie
do Boga jako do Ojca: ,Modlic sie do
Ojca, to znaczy wejS¢ w Jego



misterium, ktorym jest On sam i
ktore objawil nam Jego Syn:
Wyrazenie ,,Bog Ojciec” nigdy
nikomu nie bylo objawione. Gdy sam
Mojzesz zapytal Boga, kim On jest,
uslyszal inne imie. Nam to imie
zostalo objawione w Synu, bo imie to
zawiera nowe imie Ojca (Tertulian,
De oratione, 3)” (Katechizm, 2779).

Uczac Ojcze nasz, Jezus odkrywa
rowniez swoim uczniom, ze stali sie
uczestnikami Jego kondycji Syna:
»Wszystkim, ktorzy Go przyjeli
(dostownie: ,ktorzy przyjeli Stowo,
ktore stalo sie cialem”) dal moc, aby
sie stali dzie¢mi Bozymi” (Jn 1, 12).
Stusznie wiec, zgodnie z Jego
nauczaniem, zwracaja sie w
modlitwie do Boga: Ojcze nasz”[1].

Jezus Chrystus zawsze rozroznia
miedzy ,,mdj Ojciec” i ,wasz

Ojciec” (por. ] 20, 17). Istotnie, kiedy
sie modli, nigdy nie mowi: ,,0jcze
nasz”. To pokazuje, ze Jego relacja z



Bogiem jest calkowicie wyjatkowa.
Jest to relacja, jaka ma z Bogiem On i
nikt wiecej. Przy pomocy modlitwy
Ojcze nasz Jezus chce uswiadomic
swoim uczniom ich kondycje dzieci
Bozych, wskazujac rownoczesnie
roznice, jaka istnieje miedzy Jego
naturalnym synostwem a naszym
przybranym synostwem Bozym,
otrzymanym jako darmowy dar
Boga.

Modlitwa chrzescijanina to modlitwa
dziecka Bozego, zwracajacego sie do
swojego Ojca Boga z synowska
ufnoscig, ktora ,,jest wyrazana w
liturgiach Wschodu i Zachodu za
pomoca bardzo pieknego, typowo
chrzescijanskiego
wyrazeniaparrhesia, ktore oznacza
szczera prostote, synowska ufnosc,
radosng pewnos¢, pokorna Smiatosc,
pewnosc¢ bycia kochanym (por. Ef
3,12; Hbr 3, 6; 4, 16;10,19;1 ] 2, 28; 3,
21; 5, 14)” (Katechizm, 2778). Stowo
»parrhesia” oznaczalo pierwotnie



przywilej wolnosci stowa obywatela
greckiego na ludowych
zgromadzeniach i zostalo przyjete
przez Ojcow Kosciota w celu
wyrazania synowskiego zachowania
chrzescianina wobec swojego Ojca
Boga.

2. Boze synostwo i chrzescijanskie
braterstwo

Wzywajac Boga, Naszego Ojca,
uznajemy, ze Boze synostwo
jednoczy nas z Chrystusem,
»plerworodnym miedzy wielu
bra¢mi” (Rz 8, 29), poprzez
prawdziwe nadprzyrodzone
braterstwo. Kosciol jest ta nowa
komunig Boga iludzi (por.
Katechizm, 2790).

Dlatego chrze$cijanska Swietos¢,
nawet jesli jest osobista i
indywidualna, nigdy nie jest
indywidualistyczna ani
egocentryczna. ,,Jesli rzeczywiscie
modlimy sie ,,0jcze nasz”,



wyzbywamy sie indywidualizmu,
poniewaz mitos¢, ktdra przyjmujemy,
wyzwala nas z niego. Zaimek ,,nasz”
rozpoczynajacy Modlitwe Panska,
podobnie jak ,,my” czterech ostatnich
proshb, nie wyklucza nikogo. Aby byt
on wypowiadany w prawdzie (por.
Mt 5, 23-24; 6, 14-16), nalezy
przezwyciezy¢ nasze podzialy i
réznice” (Katechizm, 2792).

Braterstwo, ktore ustanawia Boze
Synostwo, rozciaga sie rowniez na
wszystkich ludzi, dlatego ze w
pewien sposob wszyscy sg dziecmi
Bozymi - Jego stworzeniami —1 sg
powolani do Swietosci: ,Na ziemi
istnieje tylko jedna rasa: rasa dzieci
Bozych”[2]. Dlatego chrze$cijanin
musi czuc sie solidarny w zadaniu
prowadzenia calej ludzkosci ku
Bogu.

Boze synostwo popycha nas do
apostolstwa, ktore jest koniecznym
przejawem synostwa i braterstwa:



»Mysl o innych - przede wszystkim o
tych, ktorzy sga obok ciebie - jako o
dzieciach Bozych, ktérymi sg, z cala
godnoscia tego cudownego tytutu.
PowinniSmy postepowac jak dzieci
Boze wobec dzieci Bozych: nasza
milo$¢ ma by¢ miloscia ofiarna,
codziennag, zlozong z tysigca
drobnych gestow zrozumienia,
cichego poswiecenia, oddania,
ktorego nie widac”[3].

3. Znaczenie Bozego synostwa jako
podstawa zycia duchowego

Kiedy przezywa sie intensywnie Boze
synostwo, staje sie ono ,postawa
gleboko zakorzeniona w duszy,
przenikajgca w koncu calg nasza
egzystencje. Jest obecna w kazdej
mysli, kazdym pragnieniu, kazdym
uczuciu”[4]. Jest to rzeczywistosc,
ktora ma by¢ przezywana zawsze,
nie tylko w szczegolnych
okolicznos$ciach zycia. ,,Nie mozemy
byc¢ dzie¢mi Bozymi tylko od czasu



do czasu. Oczywiscie powinny by¢
chwile specjalnie poswiecone na
oddanie Mu czci, dla zglebienia
sensu naszego dzieciectwa bozego, co
jest rdzeniem poboznosci”[5].

Swiety Josemaria naucza, ze
przezywany sens albo Swiadomos¢
synostwa Bozego ,,jest fundamentem
ducha Opus Dei. Wszyscy ludzie sg
dzie¢mi Bozymi. Jednak dziecko
moze postepowac wobec swojego
Ojca na rézne sposoby. Trzeba czynic
wysiiki, aby by¢ dzie¢mi, ktore
staraja sie zrozumie¢, iz Pan,
umilowawszy nas jak synow, sprawit,
ze mieszkamy w Jego domu, posrod
tego Swiata; ze nalezymy do Jego
rodziny; ze to, co jest Jego, jest nasze,
a to, co nasze - Jego; ze pozostajemy z
Nim w takiej zazylosci i zywimy
ufnos¢, ktora pozwala nam prosic -
jak mate dziecko - o gwiazdke z
nieba!”[6].



Chrzescijanska radosc zanurza swoje
korzenie w poczuciu synostwa
Bozego. ,Radosc¢ jest nieunikniong
konsekwencja dzieciectwa Bozego,
gdyz wiemy, iz nasz Ojciec-Bog
szczegolnie nas kocha, przyjmuje
nas, pomaga nam i wybacza”[7]. W
przepowiadaniu Swietego Josemarii
odzwierciedla sie bardzo czesto fakt,
ze jego radosc tryskala z rozwazania
tej rzeczywistosci. ,,Z powodow, w
ktore nie musze tutaj wchodzi¢ — ale
ktore dobrze zna Jezus przewodzacy
nam z Tabernakulum — w swoim
zyciu zostalem doprowadzony do
szczegolnie glebokiej Swiadomosci
dzieciectwa Bozego. Doswiadczylem
szczescia zanurzenia sie w sercu
mojego Ojca, by sie poprawic, by sie
oczyscié¢, by Mu stuzyd, by rozumiec
wszystkich i wybaczac¢ wszystkim na
mocy Jego mitosci i mojego
upokorzenia (...). Staralem sie w
ciaggu wielu lat stale mocno opierac
sie na tej radosnej rzeczywistosci”[8].



Jedna z najdelikatniejszych kwestii,
jaka czlowiek stawia sobie, kiedy
rozmysla nad Bozym synostwerm, jest
problem zla. Wiele osob nie potrafi
pogodzi¢ doSwiadczenia zta w
Swiecie z pewnos$cia wiary w
nieskonczona Boza dobro¢. Niemniej
jednak, Swieci nauczaja, ze wszystko,
co przydarza sie w ludzkim zyciu,
musi by¢ uwazane za dobro, dlatego
ze pojeli gleboko relacje miedzy
synostwem Bozym a Swietym
Krzyzem. To wlasnie wyrazajg, na
przyklad, stowa Swietego Tomasza
Morusa do jego najstarszej corki,
kiedy byl uwieziony w londynskim
Tower: ,,I dlatego, moja dobra corko,
nigdy nie martw sie o nic, co
kiedykolwiek spotka mnie na tym
Swiecie. Nic nie moze przyjs¢ oprocz
tego, czego chce Bog. I jestem
catkiem pewien, ze cokolwiek moze
to by¢, jakkolwiek zle moze sie
wydawac, rzeczywiscie bedzie to
najlepsze”[9]. Tego samego naucza
Swiety Josemaria w zwigzku z mniej



dramatycznymi sytuacjami, w
ktorych jednak chrzescijanska dusza
moze znosic to zle i sie gubic:
»,Clerpienia?... Przeciwnosci z tego
czy innego powodu?... Czyz nie
widzisz, ze tego pragnie twoj Ojciec-
Bog..., a On jest dobry... i kocha cie -
ciebie osobiscie! - bardziej niz
wszystkie matki Swiata razem wziete
moga kochac swoje dzieci?”[10].

Dla Swietego Josemarii Boze
synostwo to nie mdla rzeczywistosc,
obca cierpieniu i bolowi. Przeciwnie,
twierdzi on, zZe ta rzeczywistosc jest
wewnetrznie zwigzana z Krzyzem,
obecnym w nieunikniony sposéb we
wszystkich tych, ktorzy chca z bliska
nasladowac Chrystusa: ,,Jezus modli
sie w Ogrojcu: Pater mi (Mt 26,39),
Abba, Pater! (Mk 14,36). Bog jest
moim Ojcem, takze wtedy, kiedy
zsyla na mnie cierpienie. Czule mnie
kocha, nawet wtedy, gdy rani. Jezus
cierpi, aby wypemic¢ wole Ojca... A ja,
ktory chce wypelnic najswietsza



wole Boga, idac sladami Mistrza, czyz
moge narzekad, jesli cierpienie jest
towarzyszem mojej drogi? Cierpienie
bedzie pewnym znakiem mego
przyjecia na syna, gdyz Bog traktuje
mnie tak samo jak swego Boskiego
Syna. Moge przeto jak On jeczec i
plakac¢ sam w moim Getsemani, ale
— powalony na ziemie, uznajac
wlasng nico$¢ — wzniose az do Boga
okrzyk wychodzacy z glebi mej
duszy: Pater mi, Abba, Pater... Fiat!
(Ojcze moj, Abba, Ojcze... niech sie
stanie!)”[11].

Inna istotng konsekwencja znaczenia
Bozego synostwa jest synowskie
oddanie w rece Boga, ktore nie
wynika tylez z osobistej walki
ascetycznej — chociaz sie ja
przewiduje —ile z przyzwolenia, aby
Bog nas poprowadzit i dlatego mowi
sie o oddaniu. Chodzi o czynne,
wolne i Swiadome oddanie ze strony
dziecka. Ta postawa spowodowala
konkretny sposob przezywania



Bozego synostwa — ktdry nie jest
jednyny ani nie jest droga
obowigzkowa dla wszystkich —
zwany ,dzieciectwem duchowym?”.
Polega on na uznaniu samego siebie
nie tylko za dziecko, ale za male
dziecko, dziecko bardzo potrzebujace
w stosunku do Boga. W nastepujacy
spos6b wyraza to Swiety Franciszek
Salezy: ,Jesli sie nie odmienicie i nie
Staniecie jak dzieci, nie wejdziecie do
krolestwa niebieskiego (Mt 18, 3).
Kiedy dziecko jest male, zachowuje
wielka prostote. Zna tylko swoja
matke. Ma tylko jedng mito$¢ — swoja
matke. Tylko jedno pragnienie — tono
swojej matki. Nie pragnie niczego
innego niz spoczywac na tak mitym
miejscu. Doskonale prosta dusza ma
tylko jedna milo$¢ — Boga. I w tej
jedynej milosci pragnie jedynie
spoczywac na piersi Ojca
niebieskiego i ustanowic¢ tutaj swoj
odpoczynek, jako mitujace dziecko,
pozostawiajac wszelka opieke Jemu,
baczac tylko, aby trwac w tej Swietej



ufnosci”’[12]. Ze swej strony Swiety
Josemaria Escriva rowniez doradzatl
pokonywanie $ciezki dzieciectwa
duchowego: ,,Jako dzieci
pozbedziecie sie smutkéw: dzieci
natychmiast zapominajg o
przykrosciach i powracajg do swych
zabaw. — Totez po calkowitym
oddaniu sie, pozbedziecie sie
wszelkich trosk, albowiem
znajdziecie odpoczynek w Ojcu”[13].

4. Siedem prosb modlitwy Ojcze
nasz

W modlitwie Panskiej, po
poczatkowym wezwaniu ,,0jcze nasz,
ktorys jest w niebie” nastepuje
siedem prosh. ,W modlitwie ,,0jcze
nasz” przedmiotem trzech
pierwszych prash jest chwatla Ojca:
uswiecenie Jego imienia, przyjscie
Krolestwa i wypeinienie woli Bozej.
Cztery pozostate przedstawiaja Mu
nasze pragnienia: sa to prosby
dotyczace naszego zycia — jego



podtrzymywania i leczenia z
grzechow; dotycza one takze naszej
walki o zwyciestwo dobra nad
zlem” (Katechizm, 2857).

Ojcze nasz jest wzorem kazdej
modlitwy, jak naucza Swiety Tomasz
z Akwinu: ,Modlitwa Panska jest
najdoskonalsza (...). W Modlitwie
Panskiej prosimy nie tylko o to, czego
mozemy nalezycie pragnac, ale takze
w tej kolejnosci, w jakiej nalezy
pragnac. W ten sposob Modlitwa
Panska nie tylko uczy nas prosic, ale
rowniez oSwieca cale serce
nasze”[14].

Pierwsza prosba: Swie¢ sie imie
Twoje

Swietos$¢ Boga nie moze by¢
zwiekszona przez zadne stworzenie.
Dlatego ,,pojecie «Swieci¢ sie» nalezy
tutaj rozumiec nie tyle w sensie
przyczynowym (Bog sam uswieca,
czyni Swietym), ale przede
wszystkim w znaczeniu



wartosciujgcym: uznac za Swietego,
traktowac w sposdb Swiety (...). Od
pierwszej proshy skierowanej do
naszego Ojca jesteSmy zanurzeni w
wewnetrzne misterium Jego Boskosci
1w wydarzenie zbawienia naszego
czlowieczenstwa. Prosba o to, by
Swiecilo sie Jego imie, wlacza nas w
urzeczywistnienie podjetego przez
Boga «zamyshu zyczliwos$ci», abySmy
«byli Swieci i nieskalani przed Jego
obliczem» (por. Ef 1, 9.

4)” (Katechizm, 2807). A zatem
wymog pierwszej prosby polega na
tym, zeby Boza swietos¢ blyszczala i
wzrastala w naszym zyciu: , Kto
mogltby uswieci¢ Boga, skoro to On
sam uswieca? Natchnieni stowami:
«Badzcie $wieci, bo Ja Swiety

jestem» (Kpt 20, 26), prosimy, abySmy
—uswieceni przez chrzest - wytrwali
w tym, czym zaczeliSmy by¢. Prosimy
o to codziennie, bo codziennie
popelniamy grzechy i powinnismy
zmywac nasze przewinienia przez
nieustannie podejmowane



uswiecanie... Uciekamy sie wiec do
modlitwy, by ta Swieto$¢ w nas
trwala”[15].

Druga prosha: Przyjdz krdlestwo
Twoje

Druga prosha wyraza nadzieje, ze
nadejdzie nowy czas, w ktorym Bog
zostanie uznany przez wszystkich za
Krola, ktéry napelnia korzySciami
swoich poddanych: ,Ta
prosba,Marana tha, jest wolaniem
Ducha i Oblubienicy: «Przyjdz, Panie
Jezu»” (Ap 22, 20) (...).W Modlitwie
Panskiej chodzi przede wszystkim o
ostateczne przyjscie Krolestwa
Bozego w chwili powrotu Chrystusa
(por. Tt 2,13)” (Katechizm,
2817-2818). Z drugiej strony
Krolestwo Boze zostalo juz
rozpoczete na tym Swiecie
pierwszym przyjsciem Chrystusa i
Zeslaniem Ducha Swietego:
,»«Kroélestwo Boze (...) to
sprawiedliwos¢, pokdj i radoS¢ w



Duchu Swietym» (Rz 14, 17). Czasy
ostateczne, w jakich zyjemy, sa
czasami wylania Ducha Swietego. Od
tej chwili rozpoczela sie decydujgca
walka miedzy «cialem» a Duchem
(por. Ga 5, 16-25): «Jedynie czyste
serce moze z calg ufnoscia
powiedziec: ,,Przyjdz Krolestwo
Twoje”. Trzeba byto by¢ w szkole sw.
Pawla, zeby méc powiedziec: ,Niech
wiec grzech nie kroluje w naszym
Smiertelnym ciele” (Rz 6, 12). Kto
zachowuje czysto$¢ w uczynkach,
myslach i stowach, ten moze
powiedziec Bogu: ,,Przyjdz Krolestwo
Twoje!” (Sw. Cyryl Jerozolimski,
Catecheses mystagogice, 5, 13: PG 33,
1120 A)»” (Katechizm, 2819).
Ostatecznie, w drugiej prosbie
wyrazamy pragnienie, aby Bog
panowat obecnie w nas przez laske,
zeby Jego Krolestwo na ziemi coraz
bardziej sie rozszerzalo i zeby na
koniec czasow panowatl w peini nad
wszystkimi w niebie.



Trzecia prosba: Badz wola Twoja
jako w niebie, tak i na ziemi

Wola Boza jest taka, zeby ,,wszyscy
ludzie zostali zbawieni i doszli do
poznania prawdy” (1 Tm 2, 3-4).
Jezus naucza nas, ze do Krolestwa
Bozego wchodzi nie ten, kto mowi:
,Panie, Panie!”, tylko ,ten, kto
spelnia wole mojego Ojca, ktory jest
w niebie” (Mt 7, 21). Dlatego w tej
prosbie ,prosimy naszego Ojca, by
zlaczyl nasza wole z wola Jego Syna,
bySmy peknili Jego wole i
wykonywali Jego zamyst zbawienia
za zycie swiata. Sami jestesSmy
catkowicie niezdolni do tego, ale
zjednoczeni z Jezusem i dzieki mocy
Jego Ducha Swietego mozemy Mu
poddac naszg wole i zdecydowac sie
na wybor tego, co zawsze wybieral
Jego Syn: czynic to, co podoba sie
Ojcu (por. ] 8, 29)” (Katechizm, 2825).
Jak twierdzi jeden z Ojcow Kosciola,
kiedy prosimy w Ojcze nasz: ,,badz
wola Twoja jako w niebie, tak i na



ziemi”, nie prosimy o to, ,,by Bog
czynil, co chce, lecz bySmy mogli
czynic, czego Bog chce”[16]. Z drugiej
strony okreslenie jako w niebie, tak i
na ziemi ukazuje fakt, ze w tej
prosbie goraco pragniemy, zZeby, tak,
jak wola Boza spelnila sie w aniotach
1w blogostawionych w niebie,
spelnila sie w nas, ktorzy jeszcze
pozostajemy na ziemi.

Czwarta prosha: Chleba naszego
powszedniego daj nam dzisiaj

Ta prosha wyraza synowskie oddanie
dzieci Bozych, poniewaz ,Ojciec,
ktory daje nam zycie, nie moze nam
nie da¢ pokarmu koniecznego do
zycia, ,stosownych” dobr
materialnych i

duchowych” (Katechizm, 2830).
Chrzescijanskie znaczenie tej
czwartej prosby ,,dotyczy Chleba
Zycia: Stowa Bozego przyjmowanego
w wierze, Ciala Chrystusa
przyjmowanego w Eucharystii (por. ]



6, 26-58)” (Katechizm, 2835).
Okreslenie powszedniego ,w
znaczeniu czasowym jest to
pedagogiczne powtdrzenie owego
»,dzisiaj” (por. Wj 16, 19-21) dla
utwierdzenia w nas ufnosci ,,bez
zastrzezen”. W znaczeniu
jakoSciowym oznacza to, co jest
konieczne do zycia, a mowiac
szerzej: wszelkie dobro
wystarczajace do utrzymania (por. 1
Tm 6, 8)” (Katechizm, 2837).

Pigta prosba: Odpus$¢ nam nasze
winy jako 1 my odpuszczamy naszym
winowajcom

W kolejnej prosbie rozpoczynamy od
uznania naszej kondycji
grzesznikow: ,przychodzimy do
Niego jak syn marnotrawny (por. Lk
15,11-32) i uznajemy sie przed Nim
za grzesznikow, podobnie jak celnik
(por. £k 18,13). Nasza prosba
zaczyna sie od ,wyznania”, w ktérym
wyznajemy jednoczes$nie nasza



nedze iJego

mitosierdzie” (Katechizm, 2839).
Jednak prosba ta nie bedzie
wystuchana, jezeli nie
odpowiedzieliSmy wczs$niej na
pewien wymaog: odpuszczamy
naszym winowajcom. Dzieje sie tak z
nastepujacego powodu: ,strumien
mitosierdzia nie moze przeniknac¢ do
naszego serca tak diugo, jak dlugo
nie przebaczyliSmy naszym
winowajcom. Mitosc¢, podobnie jak
Cialo Chrystusa, jest niepodzielna:
nie mozemy mitowac Boga, ktorego
nie widzimy, jesli nie milujemy brata
i siostry, ktorych widzimy (por. 1] 4,
20). Gdy odmawiamy przebaczenia
naszym braciom i siostrom, nasze
serce zamyka sie, a jego
zatwardzialo$c sprawia, ze staje sie
ono niedostepne dla mitosierne;j
mitosci Ojca” (Katechizm, 2840).

Szosta prosba: Nie wodz nas na
pokuszenie



Ta prosba jest zwigzana z
poprzednia, dlatego ze grzech jest
konsekwencja dobrowolnego
przyzwolenia na pokuse. Dlatego
obecnie ,,prosimy naszego Ojca, by
nas nie ,wodzit na pokuszenie” (...).
Prosimy Go, by nie pozwolil nam
wejs¢ na droge, ktora prowadzi do
grzechu. JesteSmy zaangazowani w
walke ,miedzy cialem a Duchem?”.
Prosha ta jest blaganiem o Ducha
rozeznania i mocy” (Katechizm,
2846). Bog daje nam zawsze swoja
faske, aby zwycieza¢ w pokusach:
»Wierny jest Bog i nie dozwoli was
kusi¢ ponad to, co potraficie zniesc,
lecz zsylajac pokuse, rownoczesnie
wskaze sposob jej pokonania, abyscie
mogli przetrwac” (1 Kor 10, 13).
Jednak, aby zawsze przezwyciezac
zawsze pokusy, nalezy sie modlic:
»,Taka walka i takie zwyciestwo sg
jednak mozliwe tylko dzieki
modlitwie. Dzieki swojej modlitwie
Jezus jest zwyciezcg kusiciela, od
pierwszego kuszenia (por. Mt 4, 1-11)



az do ostatniej walki w chwili agonii
(por. Mt 26, 36-44). W tej prosbie do
naszego Ojca Chrystus jednoczy nas
ze swoja walka i swoja agonia (...).
Prosha ta ukazuje cala swoja
dramatycznos$¢ w odniesieniu do
ostatecznego kuszenia w naszej
walce na ziemi; jest to prosha
owytrwanie az do korica. «Przyjde jak
zlodziej. Blogostawiony, ktory
czuwal!» (Ap 16,15)” (Katechizm,
2849).

Siodma prosba: Ale nas zbaw ode
zlego

Ostatnia prosba jest zawarta w
modlitwie kaplanskiej Jezusa do Jego
Ojca: ,Nie prosze, abys ich zabrat ze
Swiata, ale bys ich ustrzegl od

zlego” (J 17, 15). Istotnie w tej proshie
»Z¥0, 0 ktorym mowi ta prosba, nie
jest jakas abstrakcjg, lecz oznacza
osobe, Szatana, Zlego, aniola, ktory
sprzeciwil sie Bogu.
,Diabe}’(diabolos) jest tym, ktory



»przeciwstawia sie” zamystowi Boga
1]Jego ,dzietu zbawienia”
wypelnionemu w

Chrystusie” (Katechizm, 2851). Poza
tym, ,,proszac o wybawienie od
Ztego, modlimy sie rowniez o
uwolnienie od wszelkiego zla,
przesziego, terazniejszego i
przysziego, ktorego on jest sprawca
lub podzegaczem” (Katechizm, 2854),
zwlaszcza od grzechu, jedynego
prawdziwego zta[17], i od kary za
niego, ktdra jest wieczne potepienie.
Pozostale zla i cierpienia mozna
zamienic¢ w dobro, jezeli je
akceptujemy i przylaczamy do
cierpien Chrystusa na Krzyzu.

Manuel Belda
Bibliografia podstawowa

Katechizm Kosciota Katolickiego,
2759-2865

Benedykt XVI-J6zef Ratzinger, Jezus z
Nazaretu. Od Chrztu w Jordanie do



Przemienienia, Wydawnictwo M,
Krakow 2007

Lektury zalecane

Swiety Josemaria Escriva, homilie
Obcowanie z Bogiem i Ku swietosct,
w: Przyjaciele Boga, 142-153 y
294-316.

]J. Burggraf, El sentido de la filiacion
divina, w: A.A.V.V,, Santidad y mundo,
Pampeluna 1996, ss. 109-127.

F. Fernandez-Carvajal i P. Beteta,
Hijos de Dios. La filiacion divina que
Vivio y predico el beato Josemaria
Escriva, Madryt 1995.

F. Ocariz, La filiacion divina, realidad
central en la vida y en la ensefianza de
Mons. Escriva de Balaguer, w:
A.A.V.V.,, Mons. Escriva de Balaguery
el Opus Dei. En el 50 aniversario de su
fundacion, Pampeluna 1985, ss.
173-214.



B. Perquin, Abba, Padre: para
alabanza de tu gloria, Madryt 1999.

]J. Sesé, La conciencia de la filiacion
divina, fuente de vida espiritual, en
J.L. lllanes (red.), El Dios y Padre de
Nuestro Serior Jesucristo, XX
Simposio internacional de Teologia
de la Universidad de Navarra,
Pampeluna 2000, ss. 495-517.

]J. Stohr, La vida del cristiano segun el
espiritu de filiacion divina, w: «Scripta
Theologica» 24 (1992/3) 872-893.

[1] Jan Pawel II, Alokucja (audiencja
generalna z 1 lipca 1987 r.), 7.

[2] Sw. Josemaria Escriva, To
Chrystus przechodzi, 13.

[3] Ibidem, 36.



[4] Sw. Josemaria Escrivéa, Przyjaciele
Boga, 146.

[5] Sw. Josemaria Escriva, Rozmowy z
pratatem Escriva, 102.

[6] Sw. Josemaria Escrivéa, To
Chrystus przechodzi, 64.

[7] Sw. Josemaria Escriva, Kuznia,
332.

[8] Sw. Josemaria Escrivéa, Przyjaciele
Boga, 143.

[9] SwiQty Tomasz Morus, Pisma
wiezienne; poprzedzone Zywotem
Tomasza More napisanym przez
Williama Ropera, thtum. W. Giertych
et al., Poznan 1985, str. 99.

[10] Sw. Josemaria Escriva, KuZnia,
929.

[11] Sw. Josemaria Escriva, Droga
Krzyzowa, stacja I, Rozwazanie, 1.



[12] Sw. Franciszek Salezy, Rozmowy
duchowe, 16, 7.

[13] Sw. Josemaria Escriv4, Droga,
864.

[14] Swiety Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, 11-11, 83, 9.

[15] Swiety Cyprian, De dominica
oratione, 12.

[16] Ibidem, 14 w: Sw. Cyprian,
Pisma. I. Traktaty, thum. X. dr Jan
Czuj, Poznan 1937, str. 234.

[17] Por. Swiety Josemaria Escriva,
Droga, 386.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-40-0jcze-nasz-ktorys-
jest-w-niebie/ (10-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-40-ojcze-nasz-ktorys-jest-w-niebie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-40-ojcze-nasz-ktorys-jest-w-niebie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-40-ojcze-nasz-ktorys-jest-w-niebie/

	Temat 40. Ojcze nasz, któryś jest w niebie

