
opusdei.org

Temat 4. Natura
Boga i Jego działanie

Wobec objawiającego się Słowa
Bożego właściwą postawą jest
wyłącznie adoracja i
dziękczynienie. Człowiek pada
na kolana przed Bogiem, który
będąc transcendentny, jest
głębszy od tego, co we mnie
najgłębsze.

28-12-2012

1. Kim jest Bóg?

Przez całą historię każda kultura
stawiała sobie to pytanie. Działo się



tak do tego stopnia, że pierwsze
oznaki cywilizacji na ogół tkwią w
środowisku religijnym i kultowym.
Wiara w Boga jest najważniejszą
rzeczą dla człowieka każdego czasu1.
Istotna różnica polega na tym, w
jakiego Boga się wierzy.
Rzeczywiście, w niektórych religiach
pogańskich człowiek czcił siły natury
jako konkretne przejawy sacrum i
religie te posiadały wielu bogów
uporządkowanych hierarchicznie.
Na przykład w starożytnej Grecji
również najwyższe bóstwo w
panteonie bogów było z kolei
rządzone absolutną koniecznością,
obejmującą świat i samych bogów2.
Dla wielu badaczy historii religii w
wielu narodach następował
stopniowy upadek od chwili
„pierwotnego objawienia” jedynego
Boga, ale w każdym przypadku,
nawet najbardziej zdegradowanych
kultów, można odnaleźć w ich
obyczajach odblaski lub oznaki
prawdziwej religijności: cześć, ofiarę,



kapłaństwo, ofiarowanie, modlitwę,
dziękczynienie, i tak dalej.

Rozum, zarówno w Grecji, jak i w
innych miejscach, usiłował oczyścić
religię pokazując, że najwyższe
bóstwo musi być utożsamiane z
Dobrem, Pięknem i samym
Istnieniem jako źródłem wszystkiego,
co dobre, wszystkiego, co piękne, i
wszystkiego, co istnieje. Jednak to
przynosi inne problemy, a
konkretnie oddalenie wiernego od
Boga, jako że w ten sposób najwyższe
bóstwo było samotne w doskonałej
autarchii, ponieważ sama możliwość
ustanowienia relacji z bóstwem była
widziana jako oznaka jego słabości.
Poza tym, nie rozwiązywało to
również obecności zła, które pojawia
się w jakiś sposób jako konieczne,
ponieważ najwyższa przyczyna jest
złączona ze światem nieprzerwanym
łańcuchem istot pośrednich.



Objawienie judeochrześcijańskie
zmieniło radykalnie ten obraz. Bóg
jest przedstawiony w Piśmie Świętym
jako Stwórca wszystkiego, co istnieje,
i jako początek wszelkiej siły
naturalnej. Istnienie Boga poprzedza
absolutnie istnienie świata, który jest
całkowicie zależny od Boga. Tutaj jest
zawarta idea transcendencji: między
Bogiem a światem odległość jest
nieskończona i nie istnieje między
nimi konieczne połączenie. Człowiek
i całe stworzenie mogliby nie istnieć,
a w swoim istnieniu zawsze zależą
od kogoś innego, podczas gdy Bóg
jest i to jest sam z Siebie. Ta
nieskończona odległość, ta absolutna
małość człowieka wobec Boga
pokazuje, że wszystko, co istnieje,
jest dobre, i jest owocem miłości
(por. Rdz 1). Władza Boga nie jest
ograniczona ani w przestrzeni, ani w
czasie, a w związku z tym jego
działanie stwórcze jest absolutnym
darem. Jest to miłość. Władza Boga
jest tak wielka, że chce On zachować



swoją relację ze stworzeniami, a
nawet zbawić je, jeżeli z powodu
swojej wolności oddaliłyby się od
Stwórcy. W związku z tym początek
zła należy umieścić w odniesieniu do
ewentualnego błędnego użycia
wolności przez człowieka, która to
rzecz miała miejsce, jak opowiada
Księga Rodzaju (zob. Rdz 3), a nie z
czymś wewnętrznym w stosunku do
materii.

Równocześnie należy uznać, że na
podstawie tego, co właśnie
wskazano, Bóg jest osobą, która
działa z wolnością i z miłością.
Religie i filozofia zadawały sobie
pytanie, czym jest Bóg, natomiast
dzięki Objawieniu człowiek jest
popychany do zadawania sobie
pytania, kim jest Bóg (por. 
Kompendium, 37), Bóg, który
wychodzi na spotkanie człowieka i
szuka go, żeby porozmawiać z nim
jak z przyjacielem (por. Wj 33, 11).
Jest tak do tego stopnia, że Bóg



objawia Mojżeszowi swoje imię:
„Jestem, który jestem” (Wj 3, 14) jako
dowód swojej wierności przymierzu i
tego, że będzie towarzyszył
Mojżeszowi na pustynię, symbol
pokus życia. Jest to tajemnicze imię3,
które w każdym razie daje nam
poznać bogactwa zawarte w Jego
niewysłowionej tajemnicy. On sam
jest Tym, od zawsze i na zawsze,
który przekracza świat i historię, ale
który również troszczy się o świat i
kieruje historią. On uczynił niebo i
ziemię i on je zachowuje. On jest
Bogiem wiernym i przewidującym,
zawsze przy swoim ludzie, aby go
zbawić. „On jest w najwyższym
stopniu święty, «bogaty w
miłosierdzie» (Ef 2, 4), zawsze
gotowy przebaczać. Jest Bytem
duchowym, transcendentnym,
wszechmocnym, wiecznym,
osobowym, doskonałym. Jest Prawdą
i Miłością”. (Kompendium, 40).



A zatem Objawienie przedstawia się
jako absolutna nowość, dar, który
człowiek otrzymuje z góry i który
powinien przyjąć z uznaniem
pełnym wdzięczności i religijną
uległością. W związku z tym
Objawienie nie może być
zredukowane do zwykłych ludzkich
oczekiwań. Idzie ono o wiele dalej.
Wobec objawiającego się Słowa
Bożego właściwą postawą jest
wyłącznie adoracja i dziękczynienie.
Człowiek pada na kolana przed
Bogiem, który będąc transcendentny,
jest interior intimo meo [dosł. głębszy
od tego, co we mnie najgłębsze]4,
bliższy mi niż ja sam, i który
poszukuje człowieka we wszystkich
sytuacjach jego egzystencji: „Stwórca
nieba i ziemi, jedyny Bóg, który jest
źródłem wszelkiego istnienia, ten
jedyny Logos stwórczy, ten stwórczy
Rozum, miłuje osobiście człowieka,
więcej jeszcze, miłuje go namiętnie i
chce z kolei sam być miłowany.
Dlatego ten stwórczy Rozum, który



równocześnie miłuje, daje życie
historii miłości (…), miłości, która
objawia się pełna niewyczerpanej
wierności i miłosierdzia; jest to
miłość pełna bezgranicznego
przebaczenia”5.

2. Jaki jest Bóg?

Bóg z Pisma Świętego nie jest
projekcją człowieka, ponieważ Jego
absolutna transcendencja może być
odkryta tylko spoza świata, a w
związku z tym tylko jako owoc
Objawienia. To znaczy, że właściwie
rzecz ujmując, nie ma objawienia
wewnątrz świata. Albo mówiąc
inaczej natura jako miejsce
objawienia Boga6 odsyła zawsze do
Boga transcendentnego. Bez tej
perspektywy nie byłoby możliwe dla
człowieka dotarcie do tych prawd.
Bóg jest równocześnie wymagający7
i miłujący, o wiele bardziej niż
człowiek odważyłby się spodziewać.
Rzeczywiście możemy sobie łatwo



wyobrazić wszechmogącego Boga,
ale wiele kosztuje nas uznanie, że ta
Wszechmoc może nas miłować8.
Między ludzką koncepcją a
objawionym obrazem Boga jest
równocześnie ciągłość i nieciągłość,
dlatego że Bóg jest Dobrem, Pięknem,
Bytem, jak mówiła filozofia, ale
równocześnie ten Bóg miłuje mnie,
który w porównaniu z Nim jestem
niczym. To, co wieczne, szuka tego,
co doczesne, i to radykalnie zmienia
nasze oczekiwania i naszą
perspektywę Boga.

Po pierwsze Bóg jest Jeden, ale nie w
sensie matematycznym, jak punkt,
tylko jest Jeden w absolutnym sensie
tego Dobra, tego Piękna i tego Bytu,
od którego wszytko pochodzi. Można
powiedzieć, że jest Jeden, dlatego że
nie ma innego boga i że Bóg nie ma
części. Równocześnie jednak należy
powiedzieć, że jest Jeden, dlatego że
jest źródłem wszelkiej jedności.
Rzeczywiście bez Niego wszystko



ulega rozkładowi i powraca do
niebytu. Jego jedność jest jednością
Miłości, która jest również Życiem i
daje życie. A zatem ta jedność jest
czymś nieskończenie więcej niż
zwykłą negacją wielokrotności.

Jedność prowadzi do uznania Boga
za jedynego prawdziwego. Nawet
więcej. On jest Prawdą oraz miarą i
źródłem wszystkiego, co jest
prawdziwe (por. Kompendium, 41).
Dzieje się tak dlatego, że właśnie On
jest Bytem. Czasami istnieje obawa
przed tym utożsamieniem, dlatego że
wydaje się, iż mówiąc, że prawda jest
jedna, uniemożliwia się wszelki
dialog. Dlatego jest tak potrzebne,
żeby uważać, iż Bóg nie jest
prawdziwy w ludzkim znaczeniu
tego słowa, które jest zawsze
cząstkowe. Tylko że w Nim Prawda
utożsamia się z Bytem, z Dobrem i z
Pięknem. Nie chodzi po prostu o
logiczną i formalną prawdę, tylko o
prawdę, która w pełnym znaczeniu



utożsamia się z Miłością będącą
Udzielaniem się: równocześnie
twórczym, wyłącznym i
powszechnym wylaniem,
wewnętrznym życiem Bożym, które
dzieli i w którym uczestniczy
człowiek. Nie mówimy o prawdzie
formuł albo idei, które zawsze są
niewystarczające, tylko o prawdzie
tego, co rzeczywiste, co w przypadku
Boga jest zbieżne z Miłością. Poza
tym, mówienie, że Bóg jest Prawdą
oznacza, że Prawda jest Miłością. To
nie wzbudza żadnego strachu i nie
ogranicza wolności. W taki sposób że
niezmienność Boga i Jego jedyność są
zbieżne z Jego Prawdą, jako że jest to
prawda Miłości, która nie może
przeminąć.

A zatem widać, że aby właściwie
zrozumieć chrześcijański sens
Boskich atrybutów, konieczne jest
połączenie afirmacji wszechmocy z
dobrocią i miłosierdziem. Tylko
kiedy się zrozumie, że Bóg jest



wszechmogący i wieczny, można
otworzyć się na przytłaczającą
prawdę, że ten sam Bóg jest Miłością,
wolą Dobra, źródłem wszelkiego
Piękna i wszelkim darem9. Dlatego
dane oferowane przez filozoficzną
refleksję są istotne, chociaż w jakiś
sposób niewystarczające. Idąc tą
drogą od cech, które postrzega się
jako pierwsze, do tych, które można
zrozumieć tylko poprzez osobiste
spotkanie z objawiającym się
Bogiem, udaje się dojrzeć, jak te
atrybuty są wyrażane odmiennymi
terminami tylko w naszym języku,
podczas gdy w rzeczywistości Boga
są zbieżne i utożsamiają się. Jeden
jest Prawdziwy, a Prawdziwy
utożsamia się z Dobrem i z Miłością.
Przy pomocy innego obrazu można
powiedzieć, że nasz ograniczony
rozum działa trochę jak pryzmat,
który rozkłada światło na różne
barwy. Każda z tych barw jest
atrybutem Boga, ale w Bogu zbiegają
się one z samym Jego Bytem, który



jest Życiem i źródłem wszelkiego
życia.

3. Jak poznajemy Boga?

W związku z tym, co zostało
powiedziane, możemy poznać, jaki
jest Bóg w oparciu o Jego dzieła.
Tylko spotkanie z Bogiem, który
stwarza i zbawia człowieka, może
objawić nam, że Jedyny jest
równocześnie Miłością i źródłem
wszelkiego Dobra. A zatem Bóg jest
uznawany nie tylko jako umysł – 
Logos według Greków – który nadaje
racjonalność światu (do tego stopnia,
że niektórzy pomylili Go ze światem,
jak działo się w filozofii greckiej i jak
ponownie dzieje się w niektórych
współczesnych filozofiach), ale także
jest uznawany jako osobowa wola,
która stwarza i która miłuje. Chodzi
zatem o Boga żywego, więcej, o Boga,
który jest samym Życiem. A zatem
jako Istota żywa obdarzona wolą,
życiem i wolnością w swojej



nieskończonej doskonałości Bóg
pozostaje zawsze niepojęty, to
znaczy, nieredukowalny do ludzkich
koncepcji.

Na podstawie tego, co istnieje, ruchu,
różnych stopni doskonałości, i tak
dalej, można dojść do udowodnienia
istnienia Istoty Najwyższej, będącej
źródłem tego ruchu, tych stopni
doskonałości, i tak dalej. Jednak, aby
poznać Boga osobowego, który jest
Miłością, należy szukać Go w Jego
działaniu w historii na rzecz ludzi, a
do tego potrzeba Objawienia. Patrząc
na Jego zbawcze działanie, odkrywa
się Jego Istotę w ten sam sposób, w
jaki stopniowo poznaje się człowieka
poprzez obcowanie z nim.

W związku z tym poznanie Boga
polega zawsze i wyłącznie na
uznaniu Go, dlatego że jest On
nieskończenie większy niż my.
Wszelkie poznanie na Jego temat
pochodzi od Niego i jest Jego darem,



owocem Jego otwarcia się, Jego
inicjatywy. Postawa, aby zbliżyć się
do tego poznania, powinna być
zatem postawą głębokiej pokory.
Żaden skończony rozum nie może
objąć Tego, który jest nieskończony,
żadna potęga nie może poskromić
Wszechmogącego. Możemy Go tylko
poznać przez to, co On nam daje, to
znaczy, przez udział, jaki mamy w
Jego dobrach, oparty na Jego aktach
miłości w stosunku do każdego.

Dlatego nasze poznanie Boga odbywa
się zawsze przez analogię. Dopóki
twierdzimy coś o Bogu,
równocześnie musimy zaprzeczyć, że
ta doskonałość występuje w Nim w
zależności od ograniczeń, jakie
widzimy w stworzeniu. Tradycja
mówi o potrójnej drodze: afirmacji,
negacji i eminencji (przewyższenia),
gdzie ostatni ruch rozumu polega na
stwierdzeniu doskonałości Boga
mimo tego, co człowiek może myśleć,
oraz na stwierdzeniu, że Bóg jest



źródłem wszystkich realizacji tej
doskonałości, które występują w
świecie. Na przykład łatwo jest
uznać, że Bóg jest wielki, ale trudniej
jest uświadomić sobie, że jest On
również mały, dlatego że w
stworzeniu wielkość i małość są
sprzeczne. Niemniej jednak, jeśli
myślimy, że bycie małym może być
doskonałością, jak to widać przy
zjawisku nanotechnologii, wówczas
Bóg musi być również źródłem tej
doskonałości i w Nim ta doskonałość
powinna być utożsamiana z
wielkością. Dlatego musimy
zaprzeczyć, że jest mały (lub wielki)
w ograniczonym sensie, który
występuje w stworzonym świecie,
aby oczyścić to określenie
przechodząc do przewyższenia.
Szczególnie istotnym aspektem jest
cnota pokory, której Grecy nie
uważali za cnotę. Będąc
doskonałością, cnota pokory nie tylko
jest posiadana przez Boga, ale Bóg
utożsamia się z nią. W ten sposób



dochodzimy do zaskakującej
konkluzji, że Bóg jest Pokorą. A
zatem można Go poznać tylko w
postawie pokory, która nie jest
niczym innym niż uczestnictwem w
darze z samego Siebie.

Wszystko to oznacza, że można
poznać chrześcijańskiego Boga
poprzez sakramenty i przez
modlitwę w Kościele, która uobecnia
Jego zbawcze działanie dla ludzi
wszystkich czasów.

Giulio Maspero Podstawowa
bibliografia Katechizm Kościoła
Katolickiego, 199-231; 268-274.

Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego, 36-43; 50.

Zalecane lektury

Św. Josemaría, homilia Pokora, w: 
Przyjaciele Boga, 104-109.



J. kard. Ratzinger, Bóg Jezusa
Chrystusa. Medytacje o Bogu
Trójjedynym, tłum. Juliusz
Zychowicz, Znak, Kraków 1995

-----------------------------

1 Ateizm jest współczesnym
zjawiskiem, które ma korzenie
religijne, jako że neguje absolutną
prawdę Boga opierając się na
prawdzie, która jest również
absolutna, to znaczy, na negacji Jego
istnienia. Właśnie dlatego ateizm jest
zjawiskiem wtórnym w stosunku do
religii i może być również rozumiany
jako „wiara” w sensie negatywnym.
To samo można powiedzieć o
współczesnym relatywizmie. Bez
Objawienia te zjawiska absolutnej
negacji byłyby niepojęte.

2 Bogowie podlegali Przeznaczeniu
(mojra), które kierowało wszystkim z
często pozbawioną sensu
koniecznością. Stąd tragiczne uczucie



istnienia charakteryzujące myślenie i
literaturę grecką.

3 „Bóg objawił się Mojżeszowi jako
Bóg żywych; powiedział, że jest
„Bogiem Abrahama, Bogiem Izaaka i
Bogiem Jakuba” (Wj 3, 6). Objawił mu
też swe tajemnicze Imię: „JESTEM,
KTÓRY JESTEM (YHWH)” (Wj 3, 14).
Niewymowne imię Boga już w
czasach Starego Testamentu zostało
zastąpione Boskim tytułem „PAN”.
Tytuł ten będzie także w Nowym
Testamencie wyrażał Boskość
Jezusa” (Kompendium, 38). Imię Boga
przyjmuje trzy możliwe
interpretacje: 1) Bóg objawia, że nie
jest możliwe poznanie Go, oddalając
od człowieka pokusę wykorzystania
przyjaźni z Nim – jak robiono z
pogańskimi bóstwami przy pomocy
praktyk magicznych – i stwierdzając
swoją własną transcendencję; 2)
według użytego hebrajskiego wyrazu
Bóg stwierdza, że zawsze będzie z
Mojżeszem, dlatego że jest wierny i



stoi u boku tego, kto Mu ufa; 3)
według greckiego przekładu Biblii
Bóg objawia się jako samo Istnienie
(por. Kompendium, 39) w harmonii z
intuicją filozofii.

4 Św. Augustyn, Wyznania, 3, 6, 11.

5 Benedykt XVI, Przemówienie do
uczestników IV Krajowego Kongresu
Kościelnego we Włoszech, 19 X 2006.

6 Jan Paweł II, encyklika Fides et
ratio, 14 IX 1998, 19.

7 Bóg prosi człowieka – Abrahama –
żeby wyszedł z ziemi obiecanej, żeby
porzucił swoje zabezpieczenia, ufa
maluczkim, prosi o rzeczy według
logiki innej niż ludzka, jak w
przypadku Ozjasza. Jest jasne, że nie
może to być projekcja ludzkich
aspiracji ani pragnień.

8 „Jak można zdać sobie z tego
sprawę, dostrzec, że Bóg nas miłuje, i
nie oszaleć z miłości? Trzeba



pozwolić, aby te prawdy naszej wiary
przeniknęły stopniowo duszę i
przemieniły całe nasze życie. Bóg nas
miłuje! Wszechmogący,
Wszechmocny, który stworzył niebo i
ziemię” (Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, 144).

9 „Bóg objawił, że Jego miłość do
Izraela jest mocniejsza niż miłość
ojca czy matki do swych dzieci i że
swój lud miłuje bardziej niż
oblubieniec swą oblubienicę. On sam
w sobie „jest miłością” (1 J 4, 8.16).
Jego miłość posuwa się aż do
udzielenia najcenniejszego daru:
„Tak bowiem Bóg umiłował świat, że
Syna swego Jednorodzonego dał, (…)
by świat został przez Niego
zbawiony” (J 3, 16-17). Posyłając
swego Syna i Ducha Świętego, Bóg
objawił, że On sam jest wieczną
wymianą miłości” (Kompendium, 42).



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-4-natura-boga-i-jego-

dziaanie/ (21-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-natura-boga-i-jego-dziaanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-natura-boga-i-jego-dziaanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-natura-boga-i-jego-dziaanie/

	Temat 4. Natura Boga i Jego działanie

