
opusdei.org

Temat 4. Bóg
Stwórca

Stworzenie jest zarówno
tajemnicą wiary, jak i prawdą
dostępną dla rozumu. Bóg
stworzył wszystko „nie po to, by
powiększyć swoją chwałę, ale
by ją ukazać i udzielić jej”.
Poznanie i podziwianie Bożej
mocy, mądrości i miłości
prowadzi człowieka do postawy
czci, adoracji i pokory, do życia
w obecności Boga, ze
świadomością, że jest dzieckiem
Bożym.



17-12-2022

Wprowadzenie

Znaczenie dzieła stworzenia polega
na tym, że jest ono „podstawą
wszystkich zbawczych zamysłów
Boga [...]; jest początkiem historii
zbawienia, osiągającej punkt
kulminacyjny w
Chrystusie” (Kompendium, 51). Biblia
i Wierzę w Boga rozpoczynają się od
wyznania wiary w Boga Stwórcę.

W odróżnieniu od innych wielkich
tajemnic naszej wiary (Trójca Święta
i Wcielenie), stworzenie „jest
odpowiedzią wiary chrześcijańskiej
na podstawowe pytania, jakie
stawiają sobie ludzie odnośnie do
początku i celu naszego
życia” (Kompendium, 51), pytania,
które duch ludzki zadaje, a po części
także na nie odpowiada, jak



pokazują rozważania filozoficzne i
relacje o początkach kultury
religijnej tak wielu ludów (por. 
Katechizm, 285). Jednak specyfika
pojęcia stworzenia została tak
naprawdę uchwycona dopiero wraz
z objawieniem
judeochrześcijańskim.

Stworzenie jest więc zarówno
tajemnicą wiary, jak i prawdą
dostępną dla rozumu (por. 
Katechizm, 286). Ta szczególna
okoliczność czyni je dobrym
punktem wyjścia dla ewangelizacji i
dialogu, do którego prowadzenia
chrześcijanie, także w naszych
czasach, są powołani tak, jak to
czynił św. Paweł na Areopagu w
Atenach (por. Dz 17, 16-34).

Często rozróżnia się stwórczy akt
Boga (stworzenie active sumpta) od
stworzonej rzeczywistości, która jest
efektem tego boskiego działania
(stworzenie passive sumpta)[1].

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn1
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn1


1. „Stworzenie jest wspólnym
dziełem Trójcy
Świętej” (Katechizm, 292)

Objawienie przedstawia Boże dzieło
stworzenia jako owoc Jego
wszechmocy, mądrości i miłości.
Stworzenie przypisuje się zwykle
Ojcu (por. Kompendium, 52),
odkupienie Synowi, a uświęcenie
Duchowi Świętemu. Jednocześnie
dzieła ad extra Trójcy Świętej
(pierwszym z nich jest stworzenie) są
wspólne dla Osób, dlatego pojawia
się pytanie o ich szczególną rolę w
stworzeniu, gdyż „każda Osoba Boża
wypełnia wspólne dzieło według
swojej osobowej
właściwości” (Katechizm, 258). Taki
jest sens tradycyjnego przypisania
podstawowych atrybutów
(wszechmoc, mądrość, miłość)
odpowiednio do stwórczego
działania Ojca, Syna i Ducha
Świętego.



a) “Stwórca nieba i ziemi”

„Na początku Bóg stworzył niebo i
ziemię” (Rdz 1,1). W tych pierwszych
słowach Pisma świętego są zawarte
trzy stwierdzenia: wieczny Bóg dał
początek temu wszystkiemu, co
istnieje poza Nim; tylko On jest
Stwórcą (czasownik «stwarzać» - w
języku hebrajskim bara - ma zawsze
jako podmiot Boga). Całość tego, co
istnieje (wyrażona formułą «niebo i
ziemia»), zależy od Tego, kto daje jej
istnienie” (Katechizm, 290).

Tylko Bóg może stwarzać we
właściwym tego słowa znaczeniu[2],
co oznacza tworzenie rzeczy z
niczego (ex nihilo), a nie z czegoś
istniejącego wcześniej; wymaga to
nieskończonej mocy sprawczej, która
należy wyłącznie do Boga (por. 
Katechizm, 296-298). Jest więc
adekwatne przypisanie stwórczej
wszechmocy Ojcu, ponieważ jest On
w Trójcy - według klasycznego

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn2
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn2


wyrażenia - fons et origo, czyli Osobą,
od której pochodzą pozostałe dwie,
początkiem bez początku.

Wiara chrześcijańska głosi, że
podstawowym rozróżnieniem
dotyczącym rzeczywistości jest to
między Bogiem a jego stworzeniami.
Było to nowością w pierwszych
wiekach, kiedy rozbieżność między
materią a duchem rodziła niedające
się pogodzić poglądy (materializm i
spirytualizm, dualizm i monizm).
Chrześcijaństwo przełamało te
schematy swoją afirmacją, że
materia (jak również duch) jest
również tworem jedynego
transcendentnego Boga. Później
Tomasz z Akwinu rozwinął
metafizykę stworzenia, która opisuje
Boga jako samoistny Byt (Ipsum Esse
Subsistens). Jako pierwsza przyczyna
jest absolutnie transcendentny,
nieskończenie większy wobec świata;
a jednocześnie, na mocy udziału
swojej istoty w stworzeniach, jest



obecny w ich najgłębszym wnętrzu, a
te z kolei we wszystkim zależą od
Tego, który jest źródłem bytu. Jak
przypomniał już św. Augustyn, Bóg
jest superior summo meo i
jednocześnieinterior intimo meo [3].

b) „Przez którego wszystko się stało”

Księgi Mądrości Starego Testamentu
przedstawiają świat jako owoc Bożej
mądrości (por. Mdr 9,9). Świat nie
powstał w wyniku jakiejś
konieczności, ślepego przeznaczenia
czy przypadku (Katechizm, 295), ale
posiada porządek, który rozum
ludzki, uczestniczący w świetle
Rozumu Bożego, może pojąć, nie bez
wielkiego wysiłku i w duchu pokory i
czci wobec Stwórcy i Jego dzieła (por.
Hi 42,3; Katechizm, 299). Ów proces
osiąga swój pełny wyraz w Nowym
Testamencie: utożsamiając Syna,
Jezusa Chrystusa, ze Słowem (por. J 1,
1), potwierdza, że mądrość Boża jest
Osobą, wcielonym Słowem, przez

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn3
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn3


które wszystko się stało (por. J 1, 3).
Św. Paweł ujmuje tę relację
stworzenia z Chrystusem, dając do
zrozumienia, że wszystko zostało
stworzone w Nim, przez Niego i dla
Niego (por. Kol 1,16-17).

U źródeł kosmosu znajduje się zatem
twórcza przyczyna (por. Katechizm,
284)[4]. Chrześcijaństwo od początku
ma wielką ufność w zdolność
ludzkiego rozumu do poznania; i
ogromną pewność, że argumentacja
(naukowa lub filozoficzna) nigdy nie
może dojść do wniosków
sprzecznych z wiarą, ponieważ obie
pochodzą z tego samego źródła.

Nierzadko można natknąć się na
takich, którzy rozsiewają fałszywe
twierdzenia, na przykład o
rozdźwięku między stworzeniem a
ewolucją. W rzeczywistości
epistemologia nie tylko rozróżnia
sfery nauk przyrodniczych i wiary,
ale także uznaje w filozofii

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn4
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn4


niezbędny element mediacji,
ponieważ nauki, z własną metodą i
przedmiotem, nie obejmują całej
sfery ludzkiego rozumu; a wiara,
która odnosi się do tego samego
świata, o którym mówią nauki,
potrzebuje kategorii filozoficznych,
aby móc się wyrazić i wejść w dialog
z ludzkim rozumowaniem[5].

Logiczne jest więc, że Kościół od
początku szukał dialogu z rozumem:
rozumem świadomym swojej pozycji
stworzonego, ponieważ sam nie dał
sobie istnienia, ani nie rozporządza
całkowicie swoją przyszłością;
rozumem otwartym na to, co go
przekracza, czyli krótko mówiąc, na
przedwieczny Rozum. Paradoksalnie,
zamknięty rozum, który wierzy, że
może znaleźć w sobie odpowiedź na
najgłębsze pytania, kończy się
afirmacją bezsensu istnienia i nie
uznaniem poznawalności tego, co
realne (nihilizm, irracjonalizm).

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn5
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn5


c) “Pan i dawca życia”

„Wierzymy, że [świat] pochodzi z
wolnej woli Boga, który chciał dać
stworzeniom uczestnictwo w swoim
bycie, w swojej mądrości i dobroci:
«Boś Ty stworzył wszystko, a dzięki
Twej woli istniało i zostało
stworzone» (Ap 4, 11) [...]. «Pan jest
dobry dla wszystkich i Jego
miłosierdzie ogarnia wszystkie Jego
dzieła» (Ps 145, 9)” (Katechizm, 295).
W rezultacie, stworzenie wywodzące
się z Bożej dobroci uczestniczy w tej
dobroci („A Bóg widział, że wszystko,
co uczynił, było dobre... bardzo
dobre”: Rdz 1, 4.10.12. 18. 21. 31).
Stworzenie jest więc chciane przez
Boga jako dar skierowany do
człowieka (Katechizm, 299).

Ten charakter dobroci i
dobrowolnego daru pozwala odkryć
w stworzeniu działanie Ducha
Bożego, który „unosił się nad
wodami” (Rdz 1,2), Osoby-Daru w



Trójcy Świętej, trwającej wzajemnej
Miłości między Ojcem i Synem.
Kościół wyznaje wiarę w stwórcze
działanie Ducha Świętego, dawcę
życia i źródło wszelkiego dobra[6].

Chrześcijańska afirmacja stwórczej
wolności Boga przezwycięża
ograniczenia innych wizji, które
lokując w Bogu konieczność, w końcu
wspierają fatalizm lub determinizm.
Nie ma nic, ani „wewnątrz”, ani „na
zewnątrz” Boga, co by Go obligowało
do tworzenia. Jaki zatem cel Go
porusza? Co chciał zrobić, stwarzając
nas?

2. „Świat został stworzony na
chwałę Bożą” (Sobór Watykański I)

Bóg stworzył wszystko „nie po to, by
powiększyć swoją chwałę, ale by ją
ukazać i udzielić jej”[7]. Opierając się
na tej nauce św. Bonawentury, Sobór
Watykański I (1870) stwierdza, że
„Jedyny i prawdziwy Bóg w swojej
dobroci i swoją wszechmocną

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn6
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn6
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn7
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn7


potęgą, nie dla powiększenia lub
osiągnięcia własnego szczęścia, ale
dla objawienia swojej doskonałości
przez dobra, jakich udziela
stworzeniom, całkowicie wolną
decyzją, od początku czasu, stworzył
z nicości dwa rodzaje stworzeń:
stworzenia duchowe i
materialne” (DS 3002; por. 
Katechizm, 293). Kiedy więc
stwierdza się, że celem stworzenia
jest chwała Boża, nie oznacza to, że
popiera się jakiś rodzaj boskiego
egocentryzmu. Przeciwnie, Bóg,
niejako wychodzi z siebie, aby
ukazać się stworzeniom. „Chwałą
Boga jest to, by realizowało się
ukazywanie i udzielanie Jego
dobroci, ze względu na które został
stworzony świat. Uczynić z nas
«przybranych synów przez Jezusa
Chrystusa, według postanowienia
swej woli, „ku chwale majestatu swej
łaski” (Ef 1, 5-6) - taki był Boży
zamysł życzliwości. «Albowiem
chwałą Boga jest człowiek żyjący, a



życiem człowieka jest oglądanie
Boga»” (Katechizm, 294)[8].

Oddalone od dialektyki
przeciwstawnych założeń (jak
manichejski dualizm czy heglowski
idealizm monistyczny), afirmowanie
chwały Bożej jako celu stworzenia
nie jest negacją człowieka, lecz
niezbędnym warunkiem jego
spełnienia. Optymizm chrześcijański
jest zakorzeniony w jednoczesnym
wywyższeniu Boga i człowieka:
„Człowiek jest wielki tylko wtedy, gdy
Bóg jest wielki”[9]. Jest to optymizm i
logika, która potwierdza absolutne
pierwszeństwo dobra, ale która nie
jest ślepa na obecność zła w świecie i
w historii, jak to będzie widoczne w
następnym rozdziale. Ale jest to
przede wszystkim kluczowe
twierdzenie chrześcijaństwa: Bóg
stworzył wszystko dla Chrystusa,
który jest zarówno Bogiem, jak i
człowiekiem. W Jego chwalebnym
uniesieniu wznosi się ludzkość, a

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn8
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn8
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn9
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn9


jednocześnie objawia się blask
boskości.

3. Czasowy charakter stworzenia i
ewolucja

Efektem stwórczego działania Boga
jest całokształt stworzonego świata,
„niebo i ziemia” (Rdz 1,1). Sobór
Laterański IV (1215) naucza, że Bóg
jest „Stwórcą wszystkiego, co
widzialne i niewidzialne, duchowe i
cielesne. On to swoją wszechmocną
potęgą równocześnie, od początku
czasu, stworzył z niczego jeden i
drugi rodzaj stworzeń, duchowe i
cielesne, to znaczy anielskie i
ziemskie, a wreszcie [stworzenia]
ludzkie, jako współukształtowane
zarówno z ducha, jak i ciała” (DS
800).

Oznacza to z jednej strony, że - jak
widzieliśmy - chrześcijaństwo
wychodzi zarówno poza monizm
(który stwierdza, że materia i duch są
pomieszane, że rzeczywistość Boga i



świata są utożsamiane), jak i dualizm
(według którego materia i duch są
przeciwstawnymi pierwotnymi
zasadami).

Z drugiej strony nauka ta twierdzi, że
działanie stwórcze jest związane z
Bożą nieskończonością, ale efekt tego
działania jest naznaczony
skończonością. Objawienie
potwierdza, że świat został
stworzony z początkiem czasowym,
czyli że został stworzony razem z
czasem, co jest zgodne z boskim
zamysłem, by objawić się w historii
zbawienia. Jest to prawda objawiona,
której rozum nie może udowodnić,
jak uczył Tomasz z Akwinu w
słynnym średniowiecznym sporze o
wieczność świata[10]. Bóg kieruje
historią poprzez swoją opatrzność.

Stworzenie ma więc początek, ale nie
jest zredukowane do momentu
początkowego, lecz jest pomyślane
jako nieustanne stwarzanie,

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn10
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn10


ponieważ boski impuls twórczy nie
znika. Stworzenie objawia się w
Biblii jako boskie działanie, które ma
dalszy ciąg w historii aż do
ostatecznej kulminacji w nowym
stworzeniu. Jest więc zrozumiałe, że
nic nie mogło być dalsze od wizji
chrześcijańskiej niż sztywna
mentalność, według której wszystko
było już od początku doskonale
ustalone. W wizji dynamicznej
pewne aspekty teorii ewolucji pasują
więc bez trudu, zawsze mając na
uwadze, że trzeba rozróżnić poziomy
rozważań, respektując sferę boskiego
działania i przyczynowości w
odróżnieniu od sfery działania i
przyczynowości istot stworzonych.
Jeśli wywyższenie pierwszego ze
szkodą dla drugiego prowadziłoby do
nieakceptowalnego
supranaturalizmu (jak gdyby Bóg
robił wszystko, a stworzenia były w
istocie „marionetkami” w rękach
jedynego boskiego zarządcy), to
przewartościowanie drugiego ze



szkodą dla pierwszego prowadzi do
równie niewystarczającej wizji:
deizmu naturalistycznego, dla
którego Bóg nie może działać w
świecie posiadającym własną
samowystarczalność.

4. Stworzenie i zbawienie

Stworzenie „jest pierwszym krokiem
w stronę urzeczywistnienia
Przymierza Jedynego Boga z Jego
ludem” (Kompendium, 51). W Biblii
stworzenie jest otwarte na zbawcze
działanie Boga w historii, które ma
swoją pełnię w misterium
paschalnym Chrystusa, i które
osiągnie ostateczną doskonałość na
końcu wszystkich czasów.
Stworzenie zostaje powołane do
istnienia ze względu na Szabat,
siódmy dzień, w którym Pan
odpoczywał, dniua, w którym kończy
się pierwsze stworzenie i który
wprowadza w ósmy dzień, w którym
rozpoczyna się jeszcze wspanialsze



dzieło: Odkupienie, nowe stworzenie
w Chrystusie (2 Kor 5,17; por. 
Katechizm, 345-349).

Dowodzi to ciągłości i jedności
boskiego planu stworzenia i
odkupienia. Związek między nimi
można wyrazić mówiąc, że z jednej
strony stworzenie jest pierwszym
wydarzeniem zbawczym; z drugiej
strony zbawienie odkupieńcze ma
cechy nowego stworzenia. Relacja ta
oświetla ważne aspekty wiary
chrześcijańskiej, takie jak powołanie
natury do łaski czy istnienie jednego
nadprzyrodzonego kresu człowieka.

5. Prawda o stworzeniu w życiu
chrześcijanina

Radykalny charakter stwórczego i
zbawczego działania Boga wymaga
odpowiedzi, która ma ten sam
charakter totalności: „Będziesz
miłował Pana, Boga swego, całym
swoim sercem, całą swoją duszą i ze
wszystkich swoich sił” (Pwt 6, 5; por.



Mt 22, 37; Mk 12, 30; Łk 10, 27).
Jednocześnie uniwersalność
działania Bożego ma wymiar
intensywny i ekstensywny: Bóg
stwarza i zbawia całego człowieka i
wszystkich ludzi. Odpowiedź na Jego
wezwanie, by kochać Go całą naszą
istotą, jest nierozerwalnie związane z
niesieniem Jego miłości całemu
światu. Tak więc stwierdzenie, że
apostolstwo jest przelewaniem się
nadmiaru życia wewnętrznego[11],
przejawia się w analogicznej
dynamice działania Bożego, to
znaczy w intensywności bytu,
mądrości i miłości trynitarnej, która
przelewa się na jego stworzenia.

Poznanie i podziwianie Bożej mocy,
mądrości i miłości prowadzi
człowieka do postawy czci, adoracji i
pokory, do życia w obecności Boga,
ze świadomością, że jest Jego
dzieckiem. Świadomy, że wszystko
zostało stworzone dla chwały Bożej,
chrześcijanin stara się we wszystkich

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn11
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn11


swoich działaniach kierować się
prawdziwym celem, który wypełnia
jego życie szczęściem: chwałą Boga, a
nie własną próżną chwałą. Dąży do
oczyszczania intencji w swoich
działaniach, aby można było
powiedzieć, że to jest jedyny cel jego
życia: Deo omnis gloria![12]

Wspaniałość i piękno stworzenia
budzi w ludziach zachwyt, skłania do
pytań o pochodzenie i przeznaczenie
świata i człowieka, każe dostrzec
realność ich Stwórcy. Chrześcijanie w
dialogu z niewierzącymi mogą
stawiać te pytania, aby umysły i
serca otworzyły się na światło
Stwórcy. Podobnie w swoim dialogu
z wyznawcami różnych religii
chrześcijanin znajduje w stworzeniu
doskonały punkt wyjścia, ponieważ
jest to prawda, która jest częściowo
wspólna i która stanowi podstawę
fundamentalnych wartości
moralnych człowieka.

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn12
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftn12


Bibliografia podstawowa

– Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr. 279-301;

– Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego, nr. 51-54.

– Jan Paweł II, Wierzę w Boga Ojca.
Katecheza o Wyznaniu Wiary (I),
Palabra, Madrid 1996, s. 181-218.

– Św. Josemaría, «Namiętnie kochać
świat», w Rozmowach z prał. Escrivá
de Balaguer, nr. 113-123.

[1] Por. Tomasz z Akwinu, De potentia,
z.3, a.3, c.; ten sam schemat stosuje
Katechizm Kościoła Katolickiego.

[2] Dlatego jest powiedziane, że Bóg
nie potrzebuje narzędzi do
stwarzania, ponieważ żadne
narzędzie nie posiada nieskończonej
mocy potrzebnej do stwarzania. Stąd
również, gdy mówi się o człowieku
np. jako o stwórcy lub jako zdolnym

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref1
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref1
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref2
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref2


do uczestnictwa w stwórczej mocy
Boga, przymiotnik „stwórczy”
używany jest w szerokim znaczeniu.

[3] Agustyn z Hipony, Wyznania, 3, 6,
11. Por. Katechizm, nr. 300.

[4] Por. Benedykt XVI, Homilia, 23-
IV-2011. link

[5] Zarówno naukowodydaktyczny
racjonalizm, jak i nienaukowy
idealizm wymagają korekty ze strony
filozofii. Musimy również unikać
fałszywej apologetyki tych, którzy
widzą przymusową zgodność w
poszukiwaniu empirycznej
weryfikacji lub demonstracji prawd
wiary w danych dostarczanych przez
naukę. W rzeczywistości, jak
powiedzieliśmy, mamy do czynienia
z danymi, które należą do różnych
metod i dyscyplin.

[6] Por. Jan Paweł II, Dominum et
vivificantem (1986), nr. 10.

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref3
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref3
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref4
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2011/documents/hf_ben-xvi_hom_20110423_veglia-pasquale.html
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref5
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref5
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref6
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref6


[7] Bonawentura z Bagnoregio, Super
Sent., ks.2, d.1, z.2, a.2, ad 1.

[8] Cytat wewnętrzny pochodzi z
Ireneusza z Lyonu, Adversus
haereses, 4, 20, 7.

[9] Benedykt XVI, Homilia,
15-08-2005.link: [Solo se Dio è
grande, anche l’uomo è grande.]

[10] Por. Tomasz z Akwinu, De
aeternitate mundi;Contra Gentiles, II,
cc. 31-38.

[11] Por. Josemaría Escrivá, Droga, nr.
961.

[12] Por. Josemaría Escrivá, Droga, nr.
780; Bruzda, nr. 647; Kuźnia, nr. 611,
639, 1051.

Santiago Sanz

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref7
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref7
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref8
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref8
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref9
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050815_assunzione-maria.html
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref10
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref10
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref11
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref11
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref12
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/#_ftnref12


pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-4-bog-stworca/
(23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-4-bog-stworca/

	Temat 4. Bóg Stwórca

