
opusdei.org

Temat 39. Modlitwa

Modlitwa jest konieczna dla
życia duchowego. Jest to
oddech, który pozwala, żeby
rozwijało się życie ducha i
aktualizuje wiarę w obecność
Boga i w Jego miłość.

21-11-2012

1. Czym jest modlitwa?[1]

W języku hiszpańskim istnieją dwa
wyrazy dla oznaczenia świadomej i
wyrażającej się w dialogu relacji
człowieka z Bogiem: plegaria i 
oración. Słowo plegaria pochodzi od



łacińskiego czasownika precor, który
oznacza ‘prosić, uciekać się do kogoś,
prosząc o korzyść’. Termin oración
pochodzi od łacińskiego rzeczownika
oratio, który znaczy ‘mowa,
przemówienie, język’.

Pojawiające się definicje modlitwy
zwykle odzwierciedlają te różnice
odcieni, które właśnie odnaleźliśmy,
nawiązując do terminologii. Na
przykład, Święty Jan Damasceński,
uważa modlitwę za „wzniesienie
duszy do Boga lub prośbę
skierowaną do Niego o stosowne
dobra”[2], podczas gdy dla Świętego
Jana Klimaka chodzi raczej o
„przyjazną rozmowę i zjednoczenie
człowieka z Bogiem”[3].

Modlitwa jest absolutnie niezbędna
dla życia duchowego. Jest niczym
oddech, który pozwala, żeby życie
ducha się rozwijało. W modlitwie
aktualizuje się wiara w obecność
Boga i w Jego miłość. Modlitwa



ożywia nadzieję, która prowadzi do
kierowania życia ku Bogu i do
ufności w Bożą Opatrzność. Serce
rozszerza się w odpowiedzi własnej
miłości na Miłość Bożą.

W modlitwie dusza prowadzona
przez Ducha Świętego z największej
głębi samej siebie (por. Katechizm,
2562) łączy się z Chrystusem,
Mistrzem, Wzorem i Drogą każdej
chrześcijańskiej modlitwy (por. 
Katechizm, 2599nn.), a następnie z
Chrystusem, przez Chrystusa i w
Chrystusie kieruje się ku Bogu Ojcu,
uczestnicząc w bogactwie
trynitarnego życia (por. Katechizm,
2559-2564). Stąd ważność, jaką w
życiu modlitewnym ma liturgia, a w
jej centrum Eucharystia.

2. Treści modlitwy

Treści modlitwy, jak każdego dialogu
miłości, mogą być liczne i
zróżnicowane. Niemniej jednak,



należy podkreślić niektóre
szczególnie znaczące.

Prośba

Częste jest odniesienie do modlitwy
błagalnej w całym Piśmie Świętym;
również na ustach Jezusa, który nie
tylko się do niej ucieka, ale zachęca
do tego, żeby prosić, podkreślając
wartość i znaczenie prostej i ufnej
modlitwy błagalnej. Chrześcijańska
tradycja powtarzała to zaproszenie
wielokrotnie, wprowadzając je w
praktykę: prośba o przebaczenie,
prośba o zbawienie własne i innych,
prośba za Kościół i za apostolstwo,
prośba w najróżniejszych
potrzebach, i tak dalej.

Istotnie modlitwa proszalna jest
częścią powszechnego
doświadczenia religijnego. Uznanie,
chociaż niekiedy niejasne,
rzeczywistości Boga (albo ogólniej
wyższej istoty) wywołuje skłonność
do kierowania się do Niego i



proszenia o Jego opiekę i pomoc. Z
pewnością modlitwa nie wyczerpuje
się na błaganiu, ale prośba jest
zdecydowanym przejawem
modlitwy, jeśli chodzi o uznanie i
wyraz kondycji stworzenia istoty
ludzkiej i jej całkowitej zależności od
Boga, którego miłość daje nam w
pełni poznać wiara (por. Katechizm,
2629.2635).

Dziękczynienie

Uznanie otrzymanych dóbr, a za ich
pośrednictwem Bożej wielkości i
Bożego miłosierdzia, daje impuls, aby
kierować ducha ku Bogu, aby głosić
Jego dobrodziejstwa i za nie
dziękować. Postawa dziękczynienia
wypełnia od początku do końca
Pismo Święte i historię duchowości.
Ukazują one, że kiedy ta postawa
zakorzenia się w duszy, wzbudza
proces, który prowadzi do uznania
za Boży dar całości tego, co się dzieje.
Nie tylko tej rzeczywistości, którą



bezpośrednie doświadczenie
potwierdza jako sprzyjającą, ale
również tej drugiej, która może
wydawać się negatywna lub
niesprzyjająca.

Wierzący, świadomy, że wydarzenia
podlegają pełnemu miłości
zamysłowi Boga, wie, że wszystko
obraca się na dobro tych, którzy
(wszyscy ludzie) – są przedmiotem
Bożej miłości (por. Rz 8, 28). „Naucz
się często w ciągu dnia wznosić serce
w dziękczynieniu Bogu. — Za to, że
daje ci to lub tamto. — Za to, że
pogardzono tobą. — Za to, że nie
masz tego, co potrzebujesz, lub za to,
że właśnie masz. Za to, że uczynił tak
piękną swoją Matkę, która jest także
twoją Matką. — Za to, że stworzył
słońce i księżyc, i tamto zwierzę, i tę
roślinę. — Za to, że kogoś obdarzył
wymową, a ciebie uczynił takim
mrukiem... Dziękuj Mu za wszystko,
bo wszystko jest dobre”[4].



Uwielbienie

Istotną częścią modlitwy jest uznanie
i głoszenie wielkości Boga, pełni Jego
istoty, nieskończoności Jego dobroci i
Jego miłości. Do pochwały można
dojść na podstawie rozważania
piękna i wielkości wszechświata, jak
dzieje się w rozlicznych tekstach
biblijnych (por. na przykład, Ps 19;
Syr 42, 15-25; Dn 3, 32-90) i w
licznych modlitwach tradycji
chrześcijańskiej[5] albo w oparciu o
wielkie i cudowne dzieła, jakie Bóg
czyni w historii zbawienia, jak dzieje
się w pieśni Maryi Magnificat (Łk 1,
46-55) albo w wielkich hymnach
Pawłowych (zob., na przykład, Ef 1,
3-14). Albo też opierając się na
drobnych, a nawet bardzo drobnych
faktach, w których objawia się miłość
Boża.

W każdym razie tym, co
charakteryzuje chwalbę, jest fakt, że
spojrzenie zwraca się w niej prosto



ku Bogu, takiemu, jaki jest sam w
sobie, w swojej nieograniczonej i
nieskończonej doskonałości.
„Uwielbienie jest tą formą modlitwy,
w której człowiek najbardziej
bezpośrednio uznaje, iż Bóg jest
Bogiem. Wysławia Go dla Niego
samego, oddaje Mu chwałę nie ze
względu na to, co On czyni, ale
dlatego że ON JEST” (Katechizm,
2639). Dlatego chwalba jest
wewnętrznie zjednoczona z
uwielbieniem, z uznaniem, nie tylko
umysłowym, ale również
egzystencjalnym małości całego
stworzenia w porównaniu ze
Stwórcą, a w konsekwencji z pokorą,
z akceptacją osobistej niegodziwości
wobec Tego, który przenosi nas do
nieskończoności; z cudem, który
powoduje fakt, że ten Bóg, któremu
aniołowie i cały wszechświat oddają
pokłon, raczył nie tylko zwrócić swój
wzrok na człowieka, ale zamieszkać
w człowieku, a co więcej wcielić się
w niego.



Adoracja, uwielbienie, prośba,
dziękczynienie zawierają głęboką
gotowość, która kształtuje całość
dialogu między człowiekiem a
Bogiem. Bez względu na konkretną
treść modlitwy ten, kto się modli,
robi to zawsze w taki czy inny
sposób, wprost lub pośrednio,
adorując, uwielbiając, błagając,
prosząc albo składając dzięki temu
Bogu, którego czci, którego miłuje i
któremu ufa. Równocześnie istotne
jest powtórzenie, że konkretna treść
modlitwy może być bardzo różna.
Niekiedy ktoś ucieka się do modlitwy,
żeby rozważać ustępy Pisma, żeby
pogłębić jakąś prawdę
chrześcijańską, żeby na nowo
przeżywać życie Chrystusa, żeby
poczuć bliskość Najświętszej Maryi
Panny… Innym razem rozpoczyna się
modlitwę w oparciu o własne życie,
aby uczynić Boga uczestnikiem
radości i wysiłków, nadziei i
problemów, jakie niesie ze sobą
egzystencja, albo żeby odnaleźć



wsparcie lub pociechę, albo żeby
zbadać wobec Boga własne
zachowanie i dojść do postanowień
lub decyzji; albo po prostu, żeby
skomentować wydarzenia mijającego
dnia z kimś, o kim wiemy, że nas
miłuje.

Jako spotkanie wierzącego z Bogiem,
na którym wierzący się opiera i
przez którego wie, że jest miłowany,
modlitwa może dotyczyć całości
wydarzeń, które kształtują byt oraz
wszystkich uczuć, jakich może
doświadczać serce. „Piszesz do mnie:
«Modlitwa jest rozmową z Bogiem.
Ale o czym?» — O czym? O Nim, o
tobie. O twoich radościach i
smutkach, sukcesach i
niepowodzeniach, o szlachetnych
ambicjach i codziennych kłopotach...
O twoich słabościach! Dziękczynienia
i prośby. Miłość i skrucha. Jednym
słowem, poznać Boga i poznać siebie:
«być razem!»”[6]. I na jednej, i na
drugiej drodze modlitwa zawsze



będzie intymnym i synowskim
spotkaniem człowieka i Boga, które
ożywia sens bliskości Boga i
prowadzi do przeżywania każdego
dnia istnienia w obliczu Boga.

3. Wyrazy albo formy modlitwy

Zajmując się sposobami albo
formami wyrażania się modlitwy,
autorzy zwykle oferują różne
rozróżnienia: modlitwa ustna i
modlitwa myślna; modlitwa
publiczna i modlitwa prywatna;
modlitwa w znacznym stopniu
intelektualna albo refleksyjna i
modlitwa afektywna; modlitwa
zorganizowana i modlitwa
spontaniczna, i tak dalej. Przy innych
okazjach autorzy próbują
naszkicować gradację intensywności
modlitwy, rozróżniając między
modlitwą myślną, modlitwą
afektywną, modlitwą odpocznienia,
kontemplacją, modlitwą
jednoczącą…



Katechizm porządkuje ten wykład,
rozróżniając między: modlitwą
ustną, rozmyślaniem a modlitwą
kontemplacyjną. „Ich wspólną cechą
jest skupienie serca. Ta czujność w
zachowywaniu słowa i trwaniu w
obecności Boga czyni z tych trzech
form intensywne chwile życia
modlitwy” (Katechizm, 2699). Analiza
tekstu zaświadcza poza tym, że 
Katechizm, używając tej terminologii,
nie odnosi się do trzech stopni życia
modlitewnego, tylko raczej do dwóch
dróg – modlitwy ustnej i rozmyślania
– przedstawiając obie jako zdolne do
prowadzenia na szczyt życia
modlitewnego, którym jest
kontemplacja. W naszym wykładzie
będziemy się trzymać tego schematu.

Modlitwa ustna

Określenie „modlitwa ustna”
wskazuje modlitwę, która wyraża się
ustnie, to znaczy, przy pomocy
artykułowanych lub wypowiadanych



słów. To pierwsze określenie, nawet
jeżeli jest ścisłe, nie trafia w sedno.
Otóż z jednej strony każdy
wewnętrzny dialog, chociaż może
być zakwalifikowany jako wyłącznie
lub przeważająco umysłowy,
nawiązuje u istoty ludzkiej do języka.
Niekiedy zaś do języka
artykułowanego głośno, również w
zaciszu własnej izdebki. Z drugiej
strony należy stwierdzić, że
modlitwa ustna nie jest sprawą tylko
słów, ale przede wszystkim myśli i
serca. Stąd precyzyjniej jest
utrzymywać, że modlitwa ustna
odbywa się przy użyciu ustalonych
formuł zarówno długich, jak i
krótkich (akty strzeliste), czy to
wziętych z Pisma Świętego (Ojcze
nasz, Zdrowaś, Maryjo…), czy to
otrzymanych w tradycji duchowej
(Panie mój, Jezu Chryste, Veni Sancte
Spiritus, Salve, Regina, Memorare…)

Wszystko to, oczywiście, pod
warunkiem, że ustnie wypowiadane



wyrazy lub formuły są prawdziwą
modlitwą, to znaczy, że spełniają taki
wymóg, iż ten, kto je wymawia, nie
robi tego tylko ustami, ale również
umysłem i sercem. Gdyby zabrakło
tej pobożności, gdyby nie było
świadomości, kim jest Ten, do kogo
kieruje się modlitwa, świadomości
tego, czym jest to, co mówi się w
modlitwie, i tego, kim jest ten, kto ją
mówi, wówczas, jak przy pomocy
obrazowego określenia stwierdza
Święta Teresa od Jezusa, nie można
mówić właściwie o modlitwie,
chociaż by ktoś „długo i pilnie ruszał
wargami”[7].

Modlitwa ustna odgrywa decydującą
rolę w pedagogice modlitwy, przede
wszystkim na początku obcowania z
Bogiem. Istotnie poprzez naukę
znaku Krzyża i modlitw ustnych
dziecko, a często również dorosły,
wprowadza się w konkretne
przeżywanie wiary , a w związku z
tym życia modlitewnego. Niemniej



jednak, rola i znaczene modlitwy
ustnej nie są ograniczone do
początków dialogu z Bogiem, ale jest
ona powołana, aby towarzyszyć
życiu duchowemu podczas jego
całego rozwoju.

Rozmyślanie

Rozmyślanie oznacza stosowanie
myślenia do rozważania
rzeczywistości albo idei w
pragnieniu poznania i zrozumienia
jej z większą głębią i doskonałością.
U chrześcijanina rozmyślanie – które
często określa się również mianem
modlitwy myślnej – obejmuje
skierowanie myśli ku Bogu tak, jak
objawił się On w historii Izraela, a
ostatecznie i w pełni w Chrystusie. W
oparciu o Boga zaś, kierowanie
spojrzenia na własną egzystencję,
aby ją oceniać i dostosowywać do
tajemnicy życia, komunii i miłości,
którą dał poznać Bóg.



Rozmyślanie może odbywać się w
sposób spontaniczny, przy okazji
chwil ciszy, które towarzyszą
celebracjom liturgicznym albo po
nich następują, albo też w oparciu o
lekturę jakiegoś tekstu biblijnego lub
ustępu z autora duchowego. W
innych chwilach rozmyślanie może
konkretyzować się poprzez
poświęcenie specjalnie
przeznaczonego na nie czasu. W
każdym razie jest oczywiste, że –
zwłaszcza w początkach, ale nie tylko
wtedy – obejmuje wysiłek,
pragnienie pogłębienia znajomości
Boga i Jego woli, osobiste skuteczne
staranie w nadziei lepszego życia
chrześcijańskiego. W związku z tym
można stwierdzić, że „rozmyślanie
polega przede wszystkim na
poszukiwaniu” (Katechizm, 2705).
Chociaż należy dodać, że chodzi nie o
poszukiwanie czegoś, tylko Kogoś.
Rozmyślanie chrześcijańskie dąży
nie tylko ani nie przede wszystkim
do zrozumienia czegoś (ostatecznie



do zrozumienia sposobu
pochodzenia i objawiania się Boga),
tylko do spotkania z Bogiem, a
poprzez spotkanie z Nim, do
utożsamienia się z Jego wolą i do
zjednoczenia z Nim.

Modlitwa kontemplacyjna

Rozwój chrześcijańskiego
doświadczenia, a w nim i razem z
nim rozwój modlitwy, prowadzą do
coraz bardziej ciągłej, osobistej i
głębokiej komunikacji między
wierzącym a Bogiem. Na tym
horyzoncie sytuuje się modlitwa,
którą Katechizm określa jako
kontemplacyjną, która jest owocem
wzrostu przeżyć teologalnych. Z tego
wzrostu płynie żywy sens pełnej
miłości bliskości Boga. W
konsekwencji obcowanie z Bogiem
staje się coraz bardziej bezpośrednie,
bliskie i ufne, a nawet, poza słowami
i myśleniem refleksyjnym, dochodzi



się do przeżywania rzeczywiście w
głębokiej komunii z Bogiem.

„Co to jest kontemplacja?” – zadaje
sobie pytanie Katechizm na początku
rozdziału poświęconego modlitwie
kontemplacyjnej, żeby odpowiedzieć
natychmiast słowami wziętymi ze
Świętej Teresy od Jezusa, że
kontemplacja nie jest niczym innym,
„jak głębokim związkiem przyjaźni,
w którym rozmawiamy sam na sam z
Bogiem, wiedząc, że On nas
kocha”[8]. Określenie „modlitwa
kontemplacyjna” tak jak używają go
w Katechizmie i wielu innych
wcześniejszych i późniejszych
tekstach, nawiązuje zatem do tego, co
należy kwalifikować jako szczyt
kontemplacji, to znaczy, do chwili, w
której przez działanie łaski duch jest
prowadzony do progu Boskości,
przekraczając wszelką inną
rzeczywistość. Jednak również, w
szerszym znaczeniu, jest
prowadzony do żywego i



odczuwanego wzrostu obecności
Boga i pragnienia głębokiej komunii
z Bogiem. Dzieje się tak zarówno w
czasach szczególnie poświęconych
modlitwie, jak też w całym życiu. W
sumie modlitwa jest wezwana do
otaczania całej osoby ludzkiej
(rozumu, woli i uczuć), dochodząc do
centrum serca, aby zmienić jego
usposobienie, do kształtowania
całego życia chrześcijanina i
uczynienia z niego drugiego
Chrystusa (por. Ga 2, 20).

4. Warunki i cechy modlitwy

Modlitwa, jak każdy w pełni ludzki
akt, wymaga uwagi i intencji,
świadomości obecności Boga oraz
skutecznego i szczerego dialogu z
Nim. Warunkiem, żeby to wszystko
było możliwe, jest skupienie. Słowo 
skupienie oznacza działanie, przez
które wola, na mocy zdolności
panowania nad zespołem sił
składających się na naturę ludzką,



stara się moderować skłonność do
rozproszenia, wspierając w ten
sposób wewnętrzny spokój i pogodę.
Ta postawa jest istotna w chwilach
szczególnie poświęconych modlitwie,
bowiem przerywa inne zajęcia i stara
się unikać rozproszeń. Jednak nie
może być ograniczona do tych
czasów, tylko powinna się rozciągać,
aż dojdzie do habitualnego
skupienia, które utożsamia się z
wiarą i miłością. Wiara i miłość z
kolei, napełniając serce, prowadzą do
próby przeżywania wszystkich
działań w odniesieniu do Boga, czy to
wprost, czy to w ukryciu.

Innym z warunków modlitwy jest 
zaufanie. Bez pełnego zaufania do
Boga i do Jego miłości nie będzie
modlitwy, a przynajmniej nie będzie
modlitwy szczerej i zdolnej
przezwyciężyć próby i trudności. Nie
chodzi tylko o zaufanie, że zostanie
wysłuchana pewna określona
prośba, ale o pewność, którą się ma



w stosunku do kogoś, o kim wiemy,
że nas miłuje i rozumie, i wobec
którego można w związku z tym
otworzyć bez zastrzeżeń własne
serce (por. Katechizm, 2734-2741).

Niekiedy modlitwa jest dialogiem,
który tryska z łatwością, nawet z
towarzyszeniem radości i pociechy z
głębi duszy. Jednak w innych
chwilach – być może częściej – może
wymagać zdecydowania i starania.
Wówczas może wkradać się
zniechęcenie, które prowadzi do
myślenia, że czas poświęcony
obcowaniu z Bogiem nie ma sensu
(por. Katechizm, 2728). W tych
chwilach ujawnia się znaczenie innej
z cech modlitwy: wytrwałości. Racją
bytu modlitwy nie jest ani
uzyskiwanie korzyści, ani
poszukiwanie satysfakcji, upodobań
lub pociech, ale komunia z Bogiem.
Stąd konieczność i wartość
wytrwałości w modlitwie, która jest
zawsze – bez względu na to, czy



przynosi otuchę i radość czy nie –
żywym spotkaniem z Bogiem (por. 
Katechizm, 2742-2745, 2746-2751).

Szczególną i zasadniczą cechą
chrześcijańskiej modlitwy jest jej 
trynitarny charakter. Jest to owoc
działania Ducha Świętego, który
wlewając i pobudzając wiarę,
nadzieję i miłość, prowadzi do
wzrastania w obecności Boga, aż do
chwili, kiedy się wie, że jest się
równocześnie na ziemi, na której
żyje się i pracuje, oraz w niebie,
obecnym przez łaskę we własnym
sercu[9]. Chrześcijanin, który żyje
wiarą, wie, że jest zaproszony do
obcowania z Aniołami i ze Świętymi,
z Najświętszą Maryją Panną i w
szczególny sposób z Chrystusem,
wcielonym Synem Boga, w którego
człowieczeństwie dostrzega Bóstwo
Jego osoby. I idąc dalej tą drogą,
chrześcijanin jest zaproszony do
rozpoznawania rzeczywistości Boga
Ojca i Jego nieskończonej miłości



oraz do wchodzenia coraz głębiej w
pełne ufności obcowanie z Bogiem.

Modlitwa chrześcijańska jest w
związku z tym w wybitny sposób
modlitwą synowską. Modlitwą
dziecka, które w każdej chwili – w
radości i w smutku, w pracy i w
odpoczynku – zwraca się z prostotą i
szczerością do swojego Ojca, aby
złożyć w Jego ręce wysiłki i uczucia,
których doświadcza we własnym
sercu, z pewnością, że znajdzie u
Niego zrozumienie i przyjęcie.
Więcej – że znajdzie u Niego miłość,
w której wszystko znajduje sens.

José Luis Illanes

Bibliografia podstawowa

Katechizm Kościoła Katolickiego,
2558-2758

Lektury zalecane



Święty Josemaría Escrivá, homilie 
Chrystus zwycięża przez pokorę;
Eucharystia – tajemnica wiary i
miłości; Wniebowstąpienie Pańskie;
Wielki Nieznajomy i Przez Maryję do
Jezusa, w: To Chrystus przechodzi,
12-21, 83-94, 117-126, 127-138 y
139-149; homilie Obcowanie z
Bogiem; Życie modlitwą i Ku
świętości, w:Przyjaciele Boga,
142-153, 238-257, 294-316

J. Echevarría, Itinerarios de vida
espiritual, Planeta, Barcelona 2001,
ss. 99-114

J.L. Illanes, Tratado de teología
espiritual, Eunsa, Pampeluna 2007,
ss. 427-483

M. Belda, Guiados por el Espíritu de
Dios. Curso de Teología Espiritual,
Palabra, Madryt 2006, ss. 301-338

--------------------------------------



[1] Kościół wyznaje swoją wiarę w
Symbol Apostolski (część pierwsza
tych szkiców). Celebruje Tajemnicę,
to znaczy, rzeczywistość Boga i Jego
miłości, na którą otwiera nas wiara,
w liturgii sakramentów (część druga).
Jako owoc tej celebracji Tajemnicy
wierni przyjmują nowe życie, które
prowadzi ich do zachowywania się
zgodnie ze stanem dzieci Bożych
(część trzecia). To udzielanie
człowiekowi życia Bożego domaga
się bycia przyjmowanym i
przeżywanym w postawie osobistej
relacji z Bogiem. Ta relacja wyraża
się, rozwija i umacnia w modlitwie
(część czwarta).

[2] Święty Jan Damasceński, De fide
orthodoxa, III, 24; PG 94, 1090.

[3] Święty Jan Klimak (zwany
również Janem Scholastykiem,
Janem Synaitą), Scala paradisi
[Drabina do raju], stopień 28; PG 88,
1129.



[4] Święty Josemaría Escrivá, Droga,
268.

[5] Odsyłamy do dwóch spośród
najwyraźniejszych i najbardziej
znanych: „Zachęta do uwielbienia
Boga” i „Pieśń słoneczna albo
pochwała stworzeń” Świętego
Franciszka z Asyżu.

[6] Święty Josemaría Escrivá, Droga,
91.

[7] Św. Teresa od Jezusa, Twierdza
wewnętrzna, mieszkanie pierwsze 1,
7, w: Święta Teresa od Jezusa Doktor
Kościoła, Dzieła, tom II, tłum. Ks.
Biskup Henryk Piotr Kossowski,
Wydawnictwo Karmelitów Bosych,
Kraków 1987, str. 228.

[8] Katechizm 2709. Zob. też Św.
Teresa od Jezusa, Księga życia,
rozdział 8, 5 w: Św. Teresa od Jezusa
Doktor Kościoła, Dzieła, tom I, tłum.
Ks. Biskup Henryk Piotr Kossowski,



Wydawnictwo Karmelitów Bosych,
Kraków 1997, str. 174.

[9] Por. Św. Josemaría Escrivá, 
Rozmowy z prałatem Escrivá, 116.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-39-modlitwa/
(09-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-39-modlitwa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-39-modlitwa/

	Temat 39. Modlitwa

