
opusdei.org

Temat 38. Dziewiąte i
dziesiąte
przykazanie
Dekalogu

Te dwa przykazania pomagają
przeżywać świętą czystość
(dziewiąte) i wyrzeczenie się
dóbr materialnych (dziesiąte) w
myślach i pragnieniach.

22-11-2012

„Nie będziesz pożądał żony swojego
bliźniego. Nie będziesz pragnął domu
swojego bliźniego ani jego pola, ani
jego niewolnika, ani jego niewolnicy,



ani jego wołu, ani jego osła, ani
żadnej rzeczy, która należy do
twojego bliźniego” (Pwt 5, 21).

„Każdy, kto pożądliwie patrzy na
kobietę, już się w swoim sercu
dopuścił z nią cudzołóstwa” (Mt 5,
28).

1. Grzechy wewnętrzne

Oba te przykazania odnoszą się do
aktów wewnętrznych
odpowiadających grzechom
przeciwko szóstemu i siódmemu
przykazaniu, które moralna tradycja
klasyfikuje w ramach tak zwanych
grzechów wewnętrznych.
Przykazanie dziewiąte i dziesiąte
nakazują w pozytywnym sensie
przeżywać czystość (dziewiąte) i
wyrzeczenie się dóbr materialnych
(dziesiąte) w myślach i pragnieniach,
zgodnie ze słowami Pana:
„Błogosławieni czystego serca,
albowiem oni Boga oglądać będą” i
„Błogosławieni ubodzy w duchu,



albowiem do nich należy królestwo
niebieskie” (Mt 5, 3.8).

Pierwsza kwestia, na którą
należałoby odpowiedzieć, polega na
tym, czy ma sens mówienie o
grzechach wewnętrznych albo,
mówiąc inaczej, dlaczego ocenia się
negatywnie działanie rozumu i woli,
które nie konkretyzuje się w
zewnętrznym nagannym czynie?

Pytanie nie jest oczywiste, ponieważ
na listach grzechów, jakie ofiaruje
nam Nowy Testament, pojawiają się
przede wszystkim akty zewnętrzne
(cudzołóstwo, nierząd, zabójstwa,
bałwochwalstwo, czary, spory, gniew,
i tak dalej). Niemniej jednak, w tym
samym wykazie widzimy cytowane
również jako grzechy pewne akty
wewnętrzne (zazdrość, zła
pożądliwość, chciwość)[1].

Sam Jezus tłumaczy, ze to z serca
człowieka pochodzą „złe myśli,
zabójstwa, cudzołóstwa, czyny



nierządne, kradzieże, fałszywe
świadectwa, przekleństwa” (Mt 15,
19). Natomiast w szczególnej
dziedzinie czystości naucza, że
„każdy, kto pożądliwie patrzy na
kobietę, już się w swoim sercu
dopuścił z nią cudzołóstwa” (Mt 5,
28). Z tych tekstów pochodzi istotna
uwaga dotycząca moralności,
ponieważ pozwalają one zrozumieć,
jak źródło ludzkich uczynków, a w
związku z tym dobra lub zła osoby
ludzkiej, znajduje się w pragnieniach
serca, w tym, czego człowiek „chce”, i
w tym, co wybiera. Zło zabójstwa,
cudzołóstwa, kradzieży nie leży
głównie w fizyczności działania ani
w jego konsekwencjach (które
odgrywają istotną rolę), ale w woli
(w sercu) zabójcy, cudzołożnika,
złodzieja, który wybierając ten
określony uczynek, chce go. W ten
sposób określa się, wybierając
kierunek przeciwny miłości
bliźniego, a w związku z tym również
miłości do Boga.



Wola zwraca się zawsze ku dobru,
ale niekiedy chodzi o dobro pozorne,
o coś, co tutaj i teraz, nie jest
racjonalnie podporządkowane dobru
osoby ludzkiej jako całości. Złodziej
chce czegoś, co uważa za dobro, ale
fakt, że ten przedmiot należy do
kogoś innego, czyni niemożliwym,
żeby postanowienie zabrania tej
rzeczy dla siebie, można było uznać
za jego dobro jako osoby, albo – co
jest tym samym – za cel jego życia. W
związku z tym nie jest konieczny
zewnętrzny akt, żeby określić wolę w
pozytywnym lub negatywnym
znaczeniu. Ten, kto postanawia
ukraść jakiś przedmiot, choćby
później nie mógł tego zrobić z
jakiegoś nieprzewidzianego powodu, 
postąpił źle. Dokonał dobrowolnego
wewnętrznego aktu przeciwko
cnocie sprawiedliwości.

Dobro i zło osoby ludzkiej występuje
w woli, a w związku z tym, ściśle
mówiąc, należałoby używać tych



kategorii, żeby odnosić się do
pragnień (chcianych,
akceptowanych) a nie do myśli.
Mówiąc o rozumie, używamy innych
kategorii, jak „prawdziwy” i
„fałszywy”. Kiedy dziewiąte
przykazanie zakazuje „nieczystych
myśli”, nie odnosi się do obrazów ani
do myślenia samego w sobie, tylko do
poruszenia woli, która akceptuje
nieuporządkowane upodobanie,
wywoływane przez pewien obraz
(wewnętrzny lub zewnętrzny)[2].

Grzechy wewnętrzne można
podzielić na:

– „złe myśli” (zdrożne myśli): to
wyobrażeniowe przedstawienie
grzesznego czynu bez zamiaru
dokonania go. Jest grzechem
śmiertelnym, jeżeli chodzi o
poważną materię i poszukuje się go
albo przyzwala się na rozkoszowanie
nim;



– złe pragnienie (desiderium):
wewnętrzne i ogólne pragnienie
grzesznego uczynku, w którym
człowiek znajduje upodobanie. Nie
jest ono zbieżne z zamiarem
dokonania go (co oznacza zawsze
skuteczną chęć), chociaż w niemałej
liczbie przypadków uczynek ten
zostałby popełniony, gdyby nie
istniały pewne powody hamujące
człowieka (jak skutki czynu, trudność
dokonania go, i tak dalej);

– grzeszna radość: to rozmyślne
zadowolenie ze złego uczynku już
dokonanego przez samego siebie
albo przez innych. Odnawia grzech
w duszy.

Grzechy wewnętrzne same w sobie
zwykle mają mniejszą wagę niż
odpowiadające im grzechy
zewnętrzne, ponieważ akt
zewnętrzny na ogół objawia bardziej
intensywną wolę. Niemniej jednak,
istotnie są bardzo niebezpieczne,



przede wszystkim dla osób
poszukujących obcowania i przyjaźni
z Bogiem, ponieważ:

– popełnia się je z większą łatwością,
dlatego że wystarcza przyzwolenie
woli, a pokusy mogą być częstsze;

– zwraca się na nie mniejszą uwagę,
ponieważ czasami z niewiedzy, a
czasami z powodu pewnego
współudziału namiętności, nie chce
się ich uznać za grzechy,
przynajmniej powszednie, jeżeli
przyzwolenie było niedoskonałe.

Grzechy wewnętrzne mogą
zniekształcać sumienie, na przykład,
kiedy akceptuje się powszedni grzech
wewnętrzny w sposób habitualny
albo z pewną częstotliwością, choćby
chciało się unikać grzechu
śmiertelnego. To zniekształcenie
może powodować przejawy
drażliwości, braki miłości, ducha
krytyki, pogodzenie się z częstymi
pokusami bez uporczywej walki z



nimi, i tak dalej[3]. W niektórych
przypadkach może nawet
powodować, że ktoś nie chce
uznawać grzechów wewnętrznych za
grzechy, tłumacząc je bezrozumnymi
rozumowaniami, które na koniec
coraz bardziej wprowadzają
sumienie w błąd. W konsekwencji, z
łatwością rośnie miłość własna,
rodzą się niepokoje, coraz
kosztowniejsza staje się pokora i
szczera skrucha i może zakończyć się
to stanem letniości. W walce z
grzechami wewnętrznymi bardzo
istotne jest niepozostawianie miejsca
na skrupuły[4].

W walce z grzechami wewnętrznymi
pomagają nam:

– częste przystępowanie do
sakramentów, które dają nam łaskę
albo pomnażają ją w nas i
uzdrawiają nas z naszych
codziennych nędz;



– modlitwa, umartwienie i praca – w
szczerym poszukiwaniu Boga;

– pokora – która pozwala nam uznać
nasze nędze, bez ulegania rozpaczy z
powodu naszych błędów – oraz
zaufanie do Boga, kiedy się wie, że
jest On gotów zawsze nam
przebaczyć;

– ćwiczenie się w szczerości wobec
Boga, wobec nas samych i wobec
kierownictwa duchowego, w
starannej dbałości o rachunek
sumienia.

2. Oczyszczenie serca

Dziewiąte i dziesiąte przykazanie
rozważają głębokie mechanizmy,
które leżą u podstaw grzechów
przeciwko czystości i
sprawiedliwości, a w szerokim sensie
u podstaw każdego grzechu[5]. W
pozytywnym sensie przykazania te
zachęcają do działania z prawą
intencją, z czystym sercem. Dlatego



mają wielkie znaczenie, ponieważ
nie zatrzymują się na zewnętrznym
rozważaniu uczynków, tylko
rozważają źródło, z którego
pochodzą wspomniane uczynki.

Ta wewnętrzna dynamika jest
fundamentalna dla moralnego życia
chrześcijańskiego, gdzie dary Ducha
Świętego i cnoty wlane są
kształtowane przez usposobienie
człowieka. W związku z tym
szczególne znaczenie mają cnoty
moralne, które są właśnie
usposobieniem woli i pozostałych
pragnień, aby dobrze postępować.
Jeżeli ma się na uwadze te elementy,
możliwe jest oddalenie pewnej
karykatury życia moralnego jako
walki o unikanie grzechów poprzez
odkrycie ogromnej pozytywnej
panoramy starania o wzrastanie w
cnocie (o oczyszczenie serca), które
pojawia się w ludzkiej egzystencji, a
w szczególności w egzystencji
chrześcijanina.



Te przykazania odnoszą się
szczególnie do grzechów
wewnętrznych przeciwko cnotom
czystości i sprawiedliwości, dobrze
odzwierciedlonym w tekście Pisma
Świętego, które wymienia „trzy
rodzaje pożądania, czyli
pożądliwości: pożądliwość ciała,
pożądliwość oczu i pychę życia (por.
1 J 2, 16)” (Katechizm, 2514).
Dziewiąte przykazanie mówi o
panowaniu nad pożądliwością ciała,
natomiast dziesiąte nad
pożądliwością cudzych dóbr. To
znaczy, że przykazania te zabraniają
przyzwolenia na świadome i
dobrowolne pójście za tymi
rodzajami pożądliwości.

Te nieuporządkowane skłonności
albo pożądliwość polegają na „buncie
«ciała» wobec «ducha». Pożądanie
jest konsekwencją nieposłuszeństwa
grzechu pierworodnego” (Katechizm,
2515). Po grzechu pierworodnym
nikt nie jest wolny od pożądliwości, z



wyjątkiem Naszego Pana Jezusa
Chrystusa i Najświętszej Maryi
Panny.

Chociaż pożądliwość sama w sobie
nie jest grzechem, skłania do grzechu
i rodzi go, kiedy nie poddaje się
rozumowi oświeconemu przez wiarę,
z pomocą łaski. Jeżeli zapomina się,
że istnieje pożądliwość, łatwo
pomyśleć, że wszystkie skłonności,
których się doświadcza, „są
naturalne” i że nie ma nic złego,
jeżeli ktoś da się im ponieść. Wiele
osób zdaje sobie sprawę, że takie
podejście jest fałszywe, kiedy
rozważa się impuls popychający do
przemocy. Osoby te przyznają, że nie
można dawać się ponieść temu
impulsowi, tylko trzeba go
opanować, dlatego że nie jest
naturalny. Niemniej jednak, kiedy
chodzi o czystość, nie chcą już uznać
tego samego i mówią, że nie ma nic
złego, jeśli ktoś daje się ponieść
„naturalnemu” bodźcowi. Dziewiąte



przykazanie pomaga nam zrozumieć,
że tak nie jest, dlatego że
pożądliwość skrzywiła naturę i to,
czego się doświadcza jako czegoś
naturalnego, często jest
konsekwencją grzechu i należy to
opanować. To samo można by
powiedzieć o nieumiarkowanym
staraniu o bogactwa albo o
chciwości, do których odnosi się
dziesiąte przykazanie.

Istotne jest, aby poznać to
nieuporządkowanie spowodowane w
nas przez grzech pierworodny i
przez nasze grzechy uczynkowe,
zważywszy że taka wiedza:

– daje nam impuls do modlitwy: tylko
Bóg odpuszcza nam grzech
pierworodny, który dał początek
pożądliwości i tak samo tylko z Jego
pomocą zdołamy przezwyciężyć tę
nieuporządkowaną skłonność; łaska
Boga uzdrawia naszą naturę z ran



grzechu (poza wyniesieniem jej do
porządku nadprzyrodzonego);

– uczy nas miłować całe stworzenie,
ponieważ wyszło dobre z rąk Boga;
to nasze nieuporządkowane
pragnienia sprawiają, że można
czynić zły użytek ze stworzonych
dóbr.

3. Walka o czystość

Czystość serca oznacza posiadanie 
świętego sposobu odczuwania. Z
pomocą Bożą i dzięki osobistemu
wysiłkowi dochodzi się do bycia
coraz bardziej człowiekiem „czystego
serca” – czystości „myśli” i pragnień.

Co się tyczy dziewiątego
przykazania, chrześcijanin osiąga tę
czystość z pomocą łaski Boga oraz
poprzez cnotę i dar osobistej
cnotliwości, czystości intencji,
czystości spojrzenia i modlitwy[6].



Czystość spojrzenia nie poprzestaje
na odrzuceniu oglądania wyraźnie
nieodpowiednich obrazów, ale
wymaga oczyszczenia używania
naszych zmysłów zewnętrznych,
które zawiedzie nas do oglądania
świata i innych ludzi wzrokiem
nadprzyrodzonym. Chodzi o
pozytywną walkę, która pozwala
człowiekowi odkrywać prawdziwe
piękno całego stworzenia, a
zwłaszcza piękno tych, którzy zostali
uformowani na obraz i
podobieństwo Boga[7].

„Czystość domaga sięwstydliwości.
Jest ona integralną częścią
umiarkowania. Wstydliwość chroni
intymność osoby. Polega ona na
odmowie odsłaniania tego, co
powinno pozostać zakryte.
Wstydliwość jest związana z
czystością, świadczy o jej
delikatności. Kieruje ona
spojrzeniami i gestami, które
odpowiadają godności osób i



godności ich
zjednoczenia” (Katechizm, 2521).

4. Ubóstwo serca

„Pragnienie prawdziwego szczęścia
wyzwala człowieka od nadmiernego
przywiązania do dóbr tego świata i
znajduje swoje spełnienie w
widzeniu i szczęściu
Boga” (Katechizm, 2548). „Obietnica
widzenia Boga przekracza wszelkie
szczęście. W języku Pisma świętego
widzieć znaczy tyle samo, co
posiadać... Kto zatem widzi Boga,
przez to samo, że widzi Boga,
otrzymał wszystkie dobra, jakie
można sobie wyobrazić”[8].

Dobra materialne są dobre jako
środki, ale nie jako cele. Nie mogą
napełniać serca człowieka, które jest
uczynione dla Boga i nie nasyca się
dobrobytem materialnym.

„Dziesiąte przykazanie
zakazujechciwości i pragnienia



przywłaszczania sobie bez umiaru
dóbr ziemskich; zabrania
nieumiarkowanejzachłanności,
zrodzonej z pozbawionej miary
żądzy bogactw i ich potęgi. Zakazuje
także pragnienia popełniania
niesprawiedliwości, jaka mogłaby
przynieść szkodę bliźniemu w jego
dobrach doczesnych” (Katechizm,
2536).

Grzech to odrzucenie Boga i
zwrócenie się ku stworzeniom.
Przylgnięcie do dóbr materialnych
podsyca zasadniczo tę postawę i
prowadzi do ślepoty umysłu oraz
zatwardzenia serca: „Jeśliby ktoś
posiadał majętność tego świata i
widział, że brat jego cierpi
niedostatek, a zamknął przed nim
swe serce, jak może trwać w nim
miłość Boga?” (1 J 3, 17).
Nieuporządkowane staranie o dobra
materialne jest sprzeczne z życiem
chrześcijańskim – nie można służyć



Bogu i Mamonie (por. Mt 6, 24; Łk 16,
13).

Przesadne znaczenie, jakie przyznaje
się dzisiaj dobrobytowi
materialnemu ponad wieloma
innymi wartościami, nie jest oznaką
postępu ludzkiego. Oznacza
pomniejszenie i poniżenie człowieka,
którego godność opiera się na byciu
stworzeniem duchowym powołanym
do życia wiecznego w charakterze
dziecka Bożego (por. Łk 12, 19-20).

„Dziesiąte przykazanie żąda
usunięciazazdrości z serca
ludzkiego” (Katechizm, 2538).
Zazdrość jest grzechem głównym.
„Oznacza ona smutek doznawany z
powodu dobra drugiego
człowieka” (Katechizm, 2539). Z
zazdrości może pochodzić wiele
innych grzechów: nienawiść,
obmowa, oszczerstwo,
nieposłuszeństwo, i tak dalej.



Zazdrość oznacza odrzucenie
miłości. Aby z nią walczyć,
powinniśmy przeżywać cnotę
życzliwości, która prowadzi nas do
tego, żeby pragnąć dobra dla innych
jako wyrazu miłości, którą do nich
odczuwamy. W tej walce pomaga
nam również cnota pokory,
ponieważ nie można zapominać, że
zazdrość często bierze się z pychy
(por. Katechizm, 2540).

Pablo Requena

Bibliografia podstawowa

Katechizm Kościoła Katolickiego,
2514-2557

Lektury zalecane

Święty Josemaría Escrivá, homilia 
Albowiem Boga oglądać będą, w 
Przyjaciele Boga, 175-189; homilia 
Oderwanie się, w: Przyjaciele Boga,
110-126.



--------------------------------------

[1] Por. Ga 5, 19-21; Rz 1, 29-31; Kol 3,
5. Św. Paweł po dokonaniu wezwania
do powstrzymania się od nierządu,
pisze: „aby każdy umiał utrzymywać
ciało własne w świętości i we czci, a
nie w pożądliwej namiętności, jak to
czynią nie znający Boga poganie (…).
Nie powołał nas Bóg do nieczystości,
ale do świętości” (1 Tes 4, 3-7).
Podkreśla zatem znaczenie uczuć,
które są pcozątkiem działań, i
ukazuje konieczność ich
oczyszczenia dla świętości.

[2] W ten sposób łatwo zrozumieć
różnicę między hiszpańskimi
wyrazami sentir ‘czuć’ a consentir
‘przyzwalać’, w odniesieniu do
określonej namiętności lub
poruszenia wrażliwości. Tylko kiedy
przyzwala się wolą, można mówić o
grzechu (jeżeli materia jest
grzeszna).



[3] „Nurzasz się w pokusach,
narażasz się na niebezpieczeństwo,
igrasz ze spojrzeniem i wyobraźnią,
pleciesz o... głupstwach. — A potem
lękasz się, że nachodzą cię
wątpliwości, skrupuły, zamęt, smutek
i zniechęcenie.— Musisz przyznać, że
jesteś mało konsekwentny” (Św.
Josemaría Escrivá, Bruzda, 132).

[4] „ Nie martw się, może się dziać
wszystko, dopóki nie przyzwolisz.
Dopiero własna wola otwiera bramę
serca i wpuszcza do niego te
brudy” (Św. Josemaría Escrivá, 
Droga, 140); por. ibidem, 258.

[5] „Dziesiąte przykazanie zwraca
uwagę na intencję serca; wraz z
dziewiątym przykazaniem streszcza
ono wszystkie przykazania
Prawa” (Katechizm, 2534).

[6] „Za pomocą łaski Bożej osiąga to
oczyszczenie: przezcnotę i dar
czystości, ponieważ czystość pozwala
miłować sercem prawym i



niepodzielnym; przezczystość
intencji, która polega na dążeniu do
prawdziwego celu człowieka;
ochrzczony stara się z prostotą
rozpoznawać wolę Bożą i pełnić ją
we wszystkim (por. Rz 12, 2; Kol 1,
10); przezczystość spojrzenia,
zewnętrznego i wewnętrznego; przez
czuwanie nad uczuciami i
wyobraźnią, przez odrzucenie
jakiegokolwiek upodobania w
myślach nieczystych, które skłaniają
do odejścia z drogi Bożych
przykazań: «Widok roznamiętnia
głupich» (Mdr 15, 5);
przezmodlitwę” (Katechizm, 2520).

[7] „Oczy! Przez nie przenika do
duszy wiele niegodziwości. — Ileż to
złych doświadczeń jak w przypadku
Dawida!... — Gdy będziecie strzegli
swego wzroku, skutecznie
zapewnicie ochronę swego
serca” (Św. Josemaría Escrivá, Droga,
183). „Boże mój! We wszystkim, co
widzę znajduję urok i piękno: stale



będę pilnował swego wzroku, w imię
Miłości” (Św. Josemaría Escrivá, 
Kuźnia, 415).

[8] Św. Grzegorz z Nyssy, Orationes de
beatitudinibus, 6: PG 44, 1265A. Por. 
Katechizm, 2548.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-38-dziewiate-i-dziesiate-
przykazanie-dekalogu/ (10-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-38-dziewiate-i-dziesiate-przykazanie-dekalogu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-38-dziewiate-i-dziesiate-przykazanie-dekalogu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-38-dziewiate-i-dziesiate-przykazanie-dekalogu/

	Temat 38. Dziewiąte i dziesiąte przykazanie Dekalogu

