
opusdei.org

Temat 37. Ósme
przykazanie
Dekalogu

Przy pomocy łaski Chrystusa
chrześcijanin może sprawić,
żeby jego życie było rządzone
prawdą.

23-11-2012

Ósme przykazanie zabrania
fałszowania prawdy w relacjach z
drugim człowiekiem. Ten przepis
moralny wypływa z powołania Ludu
świętego, by był świadkiem swojego
Boga, który jest prawdą i chce



prawdy. Wykroczenia przeciw
prawdzie – przez słowa lub czyny –
wyrażają odmowę zobowiązania się
do prawości moralnej” (Katechizm,
2464).

1. Żyć w prawdzie

„Z racji godności swojej wszyscy
ludzie, ponieważ są osobami...
nagleni są własną swą naturą, a
także obowiązani moralnie do
szukania prawdy, przede wszystkim
w dziedzinie religii. Obowiązani są
też trwać przy poznanej prawdzie i
całe swoje życie układać według
wymagań prawdy”[1].

Skłonność człowieka do poznania
prawdy i ujawniania jej słowem i
czynem została skrzywiona przez
grzech, który zranił naturę
ignorancją umysłu i złą wolą. W
konsekwencji grzechu zmniejszyło
się umiłowanie prawdy i ludzie
oszukują się nawzajem, często z
egoizmu i dla własnego interesu.



Przy pomocy łaski Chrystusa
chrześcijanin może sprawić, żeby
jego życie było rządzone prawdą.

Cnota, która skłania do mówienia
zawsze prawdy, nosi nazwę 
prawdomówności, szczerości lub 
otwartości (por. Katechizm, 2468).
Trzy fundamentalne aspekty tej
cnoty są następujące:

– szczerość wobec samego siebie: to
uznanie prawdy na temat własnego
postępowania, zewnętrznego i
wewnętrznego: intencji, myśli, uczuć,
i tak dalej – bez strachu przed 
wyczerpaniem prawdy, bez
zamykania oczu na rzeczywistość[2];

– szczerość wobec innych: ludzkie
współżycie byłoby niemożliwe,
gdyby ludzie nie mieli do siebie
nawzajem zaufania, to znaczy, gdyby
nie mówili sobie prawdy albo nie
zachowywali się szczerze, na
przykład, respektując umowy albo



ogólniej rzecz biorąc układy czy dane
słowo (por. Katechizm, 2469);

– szczerość wobec Boga: Bóg widzi
wszystko, ale jako że jesteśmy Jego
dziećmi, chce, żebyśmy Mu to
powiedzieli: „Dziecko Boże traktuje
Pana jak Ojca. Jego stosunek do Boga
to nie uprzejmość sługi ani formalny,
czysto grzecznościowy, szacunek,
lecz całkowita szczerość i ufność. Bóg
nie gorszy się ludźmi. Bóg nie nuży
się naszymi niewiernościami. Nasz
Ojciec Niebieski przebacza każdą
obrazę, kiedy syn znowu do Niego
wraca, kiedy żałuje i prosi o
przebaczenie. Nasz Pan jest tak
bardzo Ojcem, że uprzedza nasze
pragnienie otrzymania przebaczenia
i sam wychodzi nam naprzeciw,
wyciągając swoje ramiona pełne
łaski”[3].

Szczerość w sakramencie spowiedzi i
w kierownictwie duchowym to
środki o nadzwyczajnej skuteczności



do wzrastania w życiu wewnętrznym
– w prostocie, w pokorze i w
pozostałych cnotach[4]. Szczerość
jest istotna, aby trwać w
naśladowaniu Chrystusa, dlatego że
Chrystus jest Prawdą (por. J 14, 6)[5].

2. Prawda i miłość

Pismo Święte naucza, że trzeba
mówić prawdę z miłością (Ef 4, 15).
Szczerość, jak wszystkie cnoty, musi
być przeżywana przez miłość i z
miłością (do Boga i ludzi) – z
delikatnością i wyrozumiałością.

Braterskie upomnienie. To
ewangeliczna praktyka (por. Mt 18,
15) polegająca na ostrzeżeniu
bliźniego o popełnionym błędzie albo
o wadzie, żeby się poprawił. Jest to
wielki przejaw umiłowania prawdy i
miłości. Niekiedy może to być
poważny obowiązek.

Prostota w obcowaniu z innymi.
Prostota ma miejsce, kiedy intencja



wyraża się naturalnością w
zachowaniu. Prostota powstaje z
umiłowania prawdy i z pragnienia,
aby prawda odzwierciedlała się
wiernie w samych czynach z
naturalnością, bez afektacji. Jest
również tym, co znamy jako 
szczerość życia. Tak samo jak
pozostałe cnoty moralne, prostota i
szczerość muszą się rządzić
roztropnością, żeby były
prawdziwymi cnotami.

Szczerość i pokora. Szczerość jest
drogą, żeby wzrastać w pokorze
(„chodzenie w prawdzie” – mówiła
Święta Teresa od Jezusa). Pycha,
która tak łatwo widzi cudze błędy –
wyolbrzymiając je albo nawet
wymyślając – nie zdaje sobie sprawy
z własnych błędów.
Nieuporządkowana miłość w
stosunku do własnej wyższości
zawsze usiłuje przeszkodzić w
postrzeganiu siebie takich, jacy



jesteśmy, ze wszystkimi naszymi
nędzami.

3. Dawać świadectwo prawdzie

Świadectwo „jest (…) aktem
sprawiedliwości, który potwierdza
albo daje poznać
prawdę” (Katechizm, 2472).
Chrześcijanie mają obowiązek
dawania świadectwa Prawdzie, którą
jest Chrystus. W związku z tym
powinni być świadkami Ewangelii, z
jasnością i spójnością, bez ukrywania
wiary. Przeciwnie – udawanie –
byłoby wstydzeniem się Chrystusa,
który powiedział: „Kto się Mnie
zaprze przed ludźmi, tego zaprę się
Ja przed moim Ojcem, który jest w
niebie” (Mt 10, 33).

„Męczeństwo jest najwyższym
świadectwem złożonym prawdzie
wiary; oznacza ono świadectwo aż do
śmierci. Męczennik daje świadectwo
Chrystusowi, który umarł i
zmartwychwstał, z którym jest



zjednoczony przez
miłość” (Katechizm, 2473). Wobec
alternatywy wyparcia się wiary
(słowem lub czynem) albo utraty
życia ziemskiego chrześcijanin
powinien być gotowy oddać życie:
„Cóż bowiem za korzyść stanowi dla
człowieka zyskać świat cały, a swoją
duszę utracić?” (Mk 8, 36). Chrystus
został skazany na śmierć za dawanie
świadectwa prawdzie (por. Mt 26,
63-66). Mnóstwo chrześcijan zostało
męczennikami za pozostanie
wiernymi Chrystusowi, a „krew
męczenników jest zasiewem
chrześcijan”[6].

„Jeśli męczeństwo jest najwyższym
świadectwem o prawdzie moralnej,
do którego stosunkowo nieliczni są
wezwani, to istnieje także obowiązek
świadectwa, które wszyscy
chrześcijanie winni być gotowi
składać każdego dnia, nawet za cenę
cierpień i wielkich ofiar. Wobec
rozlicznych bowiem trudności czy



też w najzwyklejszych
okolicznościach wymagających
wierności ładowi moralnemu,
chrześcijanin jest wezwany, z
pomocą łaski Bożej wypraszanej na
modlitwie, do heroicznego nieraz
zaangażowania, wspierany przez
cnotę męstwa, dzięki której — jak
uczy św. Grzegorz Wielki — może
nawet „kochać trudności tego świata
w nadziei wiecznej
nagrody” (Moralia in Job, VII, 21,
24)”[7].

4. Wykroczenia przeciw prawdzie

„«Kłamstwo polega na mówieniu
nieprawdy z intencją oszukania» (Św.
Augustyn, De mendacio, 4, 5: PL 40,
491). Pan przypomina, że kłamstwo
jest dziełem diabła: «Wy macie
diabła za ojca... prawdy w nim nie
ma. Kiedy mówi kłamstwo, od siebie
mówi, bo jest kłamcą i ojcem
kłamstwa» (J 8, 44)” (Katechizm,
2482).



„Ciężar kłamstwa mierzy się naturą
prawdy, którą ono zniekształca,
zależnie od okoliczności, intencji jego
autora, krzywd doznanych przez
tych, którzy są jego
ofiarami” (Katechizm, 2484). Może
być materią grzechu śmiertelnego,
„gdy poważnie narusza cnotę
sprawiedliwości i miłości” (ibidem).
Mówienie z lekkomyślnością lub 
gadatliwością (por. Mt 12, 36) może
łatwo prowadzić do kłamstwa
(nieścisłych lub niesprawiedliwych
ocen, przesady, niekiedy oszczerstw).

Fałszywe świadectwo i
krzywoprzysięstwo. „Wypowiedź
sprzeczna z prawdą, wyrażona
publicznie, nabiera szczególnego
znaczenia. Przed sądem staje się ona
fałszywym świadectwem. Złożona
pod przysięgą jest
krzywoprzysięstwem” (Katechizm,
2476). Istnieje obowiązek
naprawienia szkody.



„Poszanowanie dobrego imienia osób
zabrania jakiegokolwiek
niesprawiedliwego czynu lub słowa,
które mogłyby wyrządzić im
krzywdę” (Katechizm, 2477). Prawo
do czci i do dobrego imienia –
zarówno własnego, jak i cudzego –
jest dobrem cenniejszym niż
bogactwa i ma wielkie znaczenie dla
życia osobistego, rodzinnego i
społecznego. Grzechami przeciwko
dobrej sławie bliźniego są:

– pochopny osąd: występuje
wówczas, kiedy bez dostatecznej
podstawy przyjmuje się jako
prawdziwą domniemaną winę
moralną bliźniego (na przykład,
osądzanie, że ktoś działał w złej
intencji, bez stwierdzenia tego). „Nie
sądźcie, a nie będziecie sądzeni; nie
potępiajcie, a nie będziecie
potępieni” (Łk 6, 37) (por. Katechizm,
2477);



– zniesławienie: to każdy
niesprawiedliwy zamach na imię
bliźniego. Mogą być jego dwa
rodzaje: obmowa, które polega na
ujawnianiu rzeczywiście istniejących
grzechów lub wad bliźniego bez
proporcjonalnie poważnego powodu
(nosi nazwę obgadywania, kiedy
dokonuje się za plecami
oskarżonego) oraz oszczerstwo, które
polega na przypisywaniu bliźniemu
fałszywych grzechów lub wad.
Oszczerstwo obejmuje podwójne zło:
przeciwko prawdomówności i
przeciwko sprawiedliwości (tym
poważniejsze, im większe jest
oszczerstwo i im bardziej się je
rozpowszechnia).

Obecnie te wykroczenia przeciwko
prawdzie albo dobremu imieniu są
częste w środkach społecznego
przekazu. Również z tego powodu
konieczne jest zachowywanie
zdrowego krytycznego ducha, kiedy
odbiera się wiadomości z gazet,



czasopism, telewizji, i tak dalej.
Naiwna lub „łatwowierna” postawa
prowadzi do tworzenia fałszywych
sądów[8].

Zawsze kiedy popełniło się
zniesławienie (czy to przez obmowę,
czy to przez oszczerstwo), istnieje
obowiązek dołożenia wszelkich
możliwych starań, żeby przywrócić
bliźniemu dobre imię, które
niesprawiedliwie mu zabrano.

Należy unikać współpracy z tymi
grzechami. Przyczyniają się do
zniesławienia, chociaż w różnym
stopniu, ten, kto z upodobaniem
słucha oszczercy i cieszy się tym, co
on mówi; przełożony, który nie
zabrania obgadywania podwładnego,
i każdy, kto – chociaż jest niechętny
grzechowi obmowy – ze strachu,
niedbalstwa albo wstydu nie
poprawia kogoś, kto zniesławia albo
rzuca oszczerstwa, ani mu nie
zaprzecza, jak również ten, kto



lekkomyślnie rozpowszechnia
insynuacje innych osób przeciwko
dobremu imieniu kogoś trzeciego[9].

Są również zamachem na prawdę
„wszelkie słowa lub postawy, które
przezkomplementy, pochlebstwo
lubsłużalczość zachęcają i
utwierdzają drugiego człowieka w
złośliwych czynach i w
przewrotności jego postępowania.
Pochlebstwo stanowi poważne
przewinienie, jeżeli przyczynia się do
powstania wad lub grzechów
ciężkich. Pragnienie wyświadczenia
przysługi lub przyjaźń nie
usprawiedliwiają dwuznaczności
języka. Pochlebstwo jest grzechem
powszednim, gdy zmierza jedynie do
bycia miłym, uniknięcia zła,
zaradzenia potrzebie, otrzymania
uprawnionych korzyści” (Katechizm,
2480).

5. Poszanowanie intymności



„Dobro i bezpieczeństwo drugiego
człowieka, poszanowanie życia
prywatnego, dobro wspólne są
wystarczającymi powodami do
przemilczenia tego, co nie powinno
być znane, lub do dyskrecji.
Obowiązek unikania zgorszenia
nakazuje często ścisłą dyskrecję. Nikt
nie jest zobowiązany do ujawniania
prawdy temu, kto nie ma prawa jej
znać” (Katechizm, 2489). „Prawo do
ujawniania prawdy nie jest
bezwarunkowe” (Katechizm, 2488).

„Tajemnica sakramentu pojednania
jest święta i nie może być zdradzona
pod żadnym pretekstem. «Tajemnica
sakramentalna jest nienaruszalna;
dlatego nie wolno spowiednikowi
słowami lub w jakikolwiek inny
sposób i dla jakiejkolwiek przyczyny
w czymkolwiek zdradzić
penitenta» (KPK, kan. 983, §
1)” (Katechizm, 2490).



Należy chronić tajemnice zawodowe
i generalnie każdą tajemnicę
naturalną. Ujawnianie tych tajemnic
oznacza brak poszanowania
intymności osób i może stanowić
grzech przeciwko sprawiedliwości.

Należy zachowywać sprawiedliwą
rezerwę wobec życia prywatnego
innych ludzi. Ingerencja w życie
prywatne osób zaangażowanych w
działalność polityczną lub publiczną,
mająca na celu rozpowszechnianie
informacji o ich życiu prywatnym w
środkach przekazu, jest godna
potępienia w takim stopniu, w jakim
stanowi zamach na ich intymność i
wolność (por. Katechizm, 2492).

Środki społecznego przekazu
wywierają rozstrzygający wpływ na
opinię publiczną. Są niezwykle
istotnym polem apostolstwa dla
obrony prawdy i chrystianizacji
społeczeństwa.

Juan Ramón Areitio



Bibliografia podstawowa

Katechizm Kościoła Katolickiego,
2464-2499

Lektury zalecane

Święty Josemaría Escrivá, homilia 
Chrześcijańskie poszanowanie osoby i
jej wolności, w To Chrystus
przechodzi, 67-72

T. Trigo, El bien de la verdad, w: A.
Sarmiento-T. Trigo-E. Molina, Moral
de la persona, EUNSA, Pampeluna
2006, część piąta, str. 302-391

--------------------------------------

[1] II Sobór Watykański, deklaracja 
Dignitatis humanæ, 2. Por. 
Katechizm, 2467.

[2] Por. Św. Josemaría Escrivá, Droga,
33 i 34; Bruzda, 148: „brutalna



szczerość” podczas rachunku
sumienia.

[3] Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, 64.

[4] Por. Św. Josemaría Escrivá, 
Kuźnia, 126-128.„Szczerość jest
niezbędna, by osiągnąć większe
zjednoczenie z Bogiem.- Jeśli jest w
tobie, synu mój, jakieś paskudztwo,
wyrzuć je z siebie! Powiedz najpierw
- jak zawsze ci radziłem - to, czego
byś nie chciał, aby inni wiedzieli o
tobie. Kiedy już wyrzucisz z siebie to
zło podczas spowiedzi, co za
ulga!” (Kuźnia, 193).

[5] „Szczerość: wobec Boga, wobec
kierownika, wobec ludzi, twoich
braci. W ten sposób będę pewien
twego wytrwania” (Św. Josemaría
Escrivá, Bruzda, 325).

[6] „Martyrum sanguis est semen
christianorum” (Tertulian, 
Apologeticus, 50. Por. Święty Justyn, 



Dialog z Żydem Tryfonem, 110: PG 6,
729).

[7] Jan Paweł II, encyklika Veritatis
splendor z 6 sierpnia 1993 r., 93. Por.
Św. Josemaría Escrivá, Droga, 204.

[8] „Środki społecznego przekazu (w
szczególności mass media) mogą
doprowadzić do pewnej bierności u
odbiorców, czyniąc z nich
konsumentów niezbyt czujnych na
to, co słyszą i widzą. Odbiorcy
powinni narzucić sobie umiar i
dyscyplinę w stosunku do mass
mediów. Powinni kształtować w
sobie światłe i prawe sumienie, by
łatwiej opierać się niegodziwym
wpływom” (Katechizm,
2496).Pracownicy środków opinii
publicznej, rozpowszechniając
informacje, mają obowiązek „służyć
prawdzie i nie obrażać miłości.
Powinny starać się, by szanować
(…)istotę faktów i granice
krytycznego osądu wobec osób. Nie



powinny uciekać się do
oszczerstw” (Katechizm, 2497).

[9] Por. Św. Josemaría Escrivá, Droga,
49. Obgadywanie jest szczególnie
nieszczęsnym wrogiem jedności w
apostolstwie: „jest brudem, który
kala i utrudnia apostolstwo. —
Sprzeciwia się miłości, odbiera pokój
i prowadzi do utraty łączności z
Bogiem” (Św. Josemaría Escrivá, 
Droga, 445. Por. ibidem, 453).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-37-osme-przykazanie-

dekalogu/ (27-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-37-osme-przykazanie-dekalogu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-37-osme-przykazanie-dekalogu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-37-osme-przykazanie-dekalogu/

	Temat 37. Ósme przykazanie Dekalogu

