
opusdei.org

Temat 36. Modlitwa
Ojcze Nasz

Dzięki modlitwie Ojcze Nasz
Jezus pragnie uświadomić
swoim uczniom, że są dziećmi
Boga. Ważną konsekwencją
poczucia synostwa Bożego jest
zaufanie i synowskie oddanie
się w ręce Boga. Modlitwa
Pańska jest wzorem dla
wszystkich modlitw: nie tylko
prosimy o wszystko, czego
możemy słusznie pragnąć, ale
także według porządku, w
jakim powinniśmy tego
pragnąć.



27-12-2022

Jezus uczy nas, byśmy zwracali się do
Boga jako naszego Ojca

Pierwsze słowo Modlitwy Pańskiej,
„Ojcze”, jest najważniejsze, bo przez
nie Jezus uczy nas, byśmy zwracali
się do Boga jako Ojca: „Modlić się do
Ojca, to znaczy wejść w Jego
misterium, którym jest On sam i
które objawił nam Jego Syn:
Wyrażenie «Bóg Ojciec» nigdy
nikomu nie było objawione. Gdy sam
Mojżesz zapytał Boga, kim On jest,
usłyszał inne imię. Nam to imię
zostało objawione w Synu, bo imię to
zawiera nowe imię Ojca (Tertulian, 
De oratione, 3)” (Katechizm, 2779).

Ucząc Modlitwy Pańskiej, Jezus
objawia również swoim uczniom, że
stali się uczestnikami Jego Synostwa:
„Poprzez objawienie tej modlitwy



uczniowie odkrywają szczególny
udział w Bożym Synostwie, o którym
św. Jan powie w Prologu swojej
Ewangelii: «Wszystkim tym jednak,
którzy Go przyjęli (tzn. przyjęli
Słowo, które stało się ciałem), dało
moc, aby się stali dziećmi Boga —
tym, którzy wierzą w imię Jego » (J
1,12). Dlatego, słusznie modlą się
zgodnie z jego nauczaniem: Ojcze
Nasz”[1].

Jezus Chrystus zawsze odróżnia
„Ojca mojego” od „Ojca
waszego” (por. J 20,17). W
rzeczywistości, kiedy się modli, nigdy
nie mówi „Ojcze nasz”. To pokazuje,
że jego relacja z Bogiem jest
całkowicie wyjątkowa: jest to
wyłącznie Jego, jedyna relacja.
Modlitwą Pańską Jezus chce
uświadomić swoim uczniom ich
status dzieci Bożych, wskazując
jednocześnie na różnicę między
swoim naturalnym synostwem a
naszym przybranym synostwem



Bożym, otrzymanym jako darmowy
dar od Boga.

Modlitwa chrześcijanina jest
modlitwą dziecka Bożego, które
zwraca się do Boga Ojca z synowską
ufnością, którą „w liturgiach
Wschodu i Zachodu wyraża piękne,
typowo chrześcijańskie słowo:
«parrhesia», szczera prostota,
synowska ufność, radosna pewność,
pokorna śmiałość, pewność bycia
kochanym (por. Ef 3, 12; Hbr 3, 6; 4,
16; 10, 19; 1 J 2, 28; 3, 21; 5,
14)” (Katechizm, 2778). Słowo
„parrhesia” pierwotnie wskazywało
na przywilej wolności wypowiedzi
greckiego obywatela na
zgromadzeniach ludowych, a przez
Ojców Kościoła zostało przyjęte dla
wyrażenia synowskiego zachowania
chrześcijanina przed jego Bogiem
Ojcem.

Synostwo Boże i braterstwo
chrześcijańskie



Nazywając Boga Ojcem Naszym,
potwierdzamy, że dziecięctwo Boże
jednoczy nas z Chrystusem,
„pierworodnym między wieloma
braćmi” (Rz 8,29), dzięki
prawdziwemu nadprzyrodzonemu
braterstwu. Kościół jest nową
komunią Boga i ludzi. (por.
Katechizm, 2790).

Dzięki temu świętość chrześcijańska,
mimo, ze osobista i indywidualna,
nigdy nie jest indywidualistyczna lub
egocentryczna: „Wreszcie, jeśli
rzeczywiście modlimy się «Ojcze
nasz», wyzbywamy się
indywidualizmu, ponieważ miłość,
którą przyjmujemy, wyzwala nas z
niego. Zaimek «nasz» rozpoczynający
Modlitwę Pańską, podobnie jak «my»
czterech ostatnich próśb, nie
wyklucza nikogo. Aby był on
wypowiadany w prawdzie (Por. Mt
5,23-24; 6,14-16), należy
przezwyciężyć nasze podziały i
różnice” (Katechizm, 2792).



Braterstwo ustanowione przez Boże
synostwo rozciąga się także na
wszystkich ludzi, ponieważ w
pewnym sensie wszyscy są dziećmi
Bożymi - Jego stworzeniami - i są
powołani do świętości: „Na ziemi
istnieje tylko jedna rasa: rasa dzieci
Bożych”[2]. Z tego powodu
chrześcijanie muszą czuć, że mają
udział w zadaniu prowadzenia całej
ludzkości do Boga.

Boże synostwo pobudza nas do
apostolstwa, które jest koniecznym
przejawem synostwa i braterstwa:
„Myślcie o innych - przede wszystkim
o tych, którzy są wam bliscy - jako o
tych, którymi są: dziećmi Bożymi, z
całą godnością tego cudownego
tytułu. powinniśmy postępować jak
dzieci Boże wobec dzieci Bożych:
nasza miłość ma być miłością
ofiarną, codzienną, złożoną z tysiąca
drobnych gestów zrozumienia,
cichego poświęcenia, oddania,
którego nie widać.”[3].



Ważną konsekwencją poczucia
Bożego synostwa jest zaufanie i
synowskie oddanie się w ręce Boga.
Św. Josemaría potwierdził, że
„dziecko może postępować wobec
swojego Ojca na różne sposoby.
Trzeba czynić wysiłki, aby być
dziećmi, które starają się zrozumieć,
iż Pan, umiłowawszy nas jak synów,
sprawił, że mieszkamy w Jego domu,
pośród tego świata; że należymy do
Jego rodziny; że to, co jest Jego, jest
nasze, a to, co nasze - Jego; że
pozostajemy z Nim w takiej zażyłości
i żywimy ufność, która pozwala nam
prosić - jak małe dziecko - o gwiazdkę
z nieba!!”[4].

Synowskie oddanie, nie tyle ze
względu na osobistą ascetyczną
walkę – choć i tę się zakłada – polega
na tym, by dać się prowadzić Bogu.
Chodzi o oddanie aktywne, wolne i
świadome ze strony dziecka. Takie
zachowanie stanowi źródło dla
pewnego konkretnego sposobu i



drogi życia w dziecięctwie Bożym,
która nie jest jedyną, ani nie jest
drogą obowiązkową dla wszystkich -
nazywana „duchowym
dziecięctwem”: polega na uznaniu
siebie nie tylko za dziecko, ale także
za małe dziecko, dziecko w wielkiej
potrzebie przed Bogiem. Tak to
ujmuje św. Franciszek Salezy: „Kto
nie przyjmie królestwa Bożego jak
dziecko, ten nie wejdzie do
niego” (Mk 10,15). Dopóki dziecko
jest małe, utrzymuje się w wielkiej
prostocie; zna tylko matkę; ma tylko
jedną miłość, matkę; tylko jedno
dążenie, kolana matki; niczego
innego nie pragnie, jak tylko położyć
się w tak miłym spoczynku.
Doskonale prosta dusza ma tylko
jedną miłość, Boga; a w tej jednej
miłości jedno dążenie, aby spocząć
na łonie Ojca niebieskiego i tu ułożyć
swój odpoczynek, jako kochające
dziecko, pozostawiając Mu
całkowicie wszystkie troski, nie
szukając niczego innego, jak tylko



trwać w tej świętej ufności”[5]. Święty
Josemaría ze swej strony także
doradzał, by podążać ścieżką
dziecięctwa duchowego: „Jako dzieci
nie będziecie mieć trosk: dzieci
natychmiast zapominają o
przykrościach i powracają do swoich
zabaw. — Dlatego też, gdy
zawierzycie całkowicie Bogu,
pozbędziecie się wszelkich
zmartwień, ponieważ znajdziecie
odpoczynek w Ojcu” [6].

Siedem wezwań modlitwy Ojcze
Nasz

W Modlitwie Pańskiej po
otwierającej inwokacji: „Ojcze nasz,
któryś jest w Niebie”, następuje
siedem próśb. „przedmiotem trzech
pierwszych próśb jest chwała Ojca:
uświęcenie Jego imienia, przyjście
Królestwa i wypełnienie woli Bożej.
Cztery pozostałe przedstawiają Mu
nasze pragnienia: są to prośby
dotyczące naszego życia - jego



podtrzymywania i leczenia z
grzechów; dotyczą one także naszej
walki o zwycięstwo dobra nad
złem” (Katechizm, 2857).

Ojcze Nasz stanowi wzór wszelkiej
modlitwy, jak uczy święty Tomasz z
Akwinu: „Modlitwa Pańska jest
najdoskonalszą ze wszystkich
modlitw... Prosimy w niej nie tylko o
wszystko, czego możemy pragnąć w
prawy sposób, ale jeszcze według
porządku w jakim należy tego
pragnąć. W ten sposób ta modlitwa
nie tylko uczy nas jak prosić, ale
także formuje całą naszą
uczuciowość”[7].

Pierwsza prośba: Niech się święci imię
twoje

Świętość Boga nie może być
powiększona przez żadne
stworzenie. Dlatego „pojęcie «święcić
się» należy tu rozumieć nie tyle w
sensie przyczynowym (Bóg sam
uświęca, czyni świętym), ale przede



wszystkim w znaczeniu
wartościującym: uznać za świętego,
traktować w sposób święty […]. Od
pierwszej prośby skierowanej do
naszego Ojca jesteśmy zanurzeni w
wewnętrzne misterium Jego Boskości
i w wydarzenie zbawienia naszego
człowieczeństwa. Prośba o to, by
święciło się Jego imię, włącza nas w
urzeczywistnienie podjętego przez
Boga «zamysłu życzliwości», abyśmy
«byli święci i nieskalani przed Jego
obliczem» (Por. Ef 1,9.4)” (Katechizm,
2807). Tak więc wymogiem pierwszej
prośby jest, aby boska świętość
mogła zajaśnieć i wzrosnąć w
naszym życiu: „Któż mógłby uświęcić
Boga, skoro On uświęca?
Zainspirowani tymi słowami
«Bądźcie […]święci, bo Ja jestem
święty» (Kpł 20,26), prosimy, abyśmy
uświęceni przez chrzest wytrwali w
tym, czym zaczęliśmy być. I prosimy
o to codziennie, bo codziennie
upadamy i musimy oczyścić nasze
grzechy przez nieustające



uświęcenie... Musimy więc uciekać
się do modlitwy, aby ta świętość
pozostała w nas”[8].

Druga prośba: Przyjdź królestwo
Twoje

Druga prośba wyraża nadzieję, że
nadejdzie nowy czas, w którym Bóg
zostanie uznany przez wszystkich
jako Król, który przyniesie korzyści
swoim poddanym: „Ta prośba, 
Marana tha, jest wołaniem Ducha i
Oblubienicy: «Przyjdź, , Panie Jezu»:
(Ap 22, 20) [...]. Modlitwa Pańska
dotyczy przede wszystkim
ostatecznego nadejścia Królestwa
Bożego w chwili powrotu Chrystusa
(por. Tt 2,13)” (Katechizm,
2817-2818). Z drugiej strony,
Królestwo Boże zostało już
zainaugurowane na tym świecie
wraz z pierwszym przyjściem
Chrystusa i zesłaniem Ducha
Świętego: „Królestwo Boże to
sprawiedliwość i pokój, i radość w



Duchu Świętym” (Rz 14,17).
Ostateczne czasy, w których się
znajdujemy, to czasy wylania Ducha
Świętego. Od tego czasu trwa
decydująca walka między „ciałem” a
Duchem (por. Ga 5,16-25):

„Jedynie czyste serce może z całą
pewnością powiedzieć: «Przyjdź
Królestwo Twoje». Trzeba było być w
szkole św. Pawła, żeby móc
powiedzieć: «Niech więc grzech nie
króluje w naszym śmiertelnym
ciele» (Rz 6, 12). Kto zachowuje
czystość w uczynkach, myślach i
słowach, ten może powiedzieć Bogu:
«Przyjdź królestwo Twoje!» (św.
Cyryl Jerozolimski, Katechezy
mistagogiczne, 5, 13)” (Katechizm,
2819). Ostatecznie w drugiej prośbie
wyrażamy pragnienie, aby Bóg mógł
dziś królować w nas przez łaskę, aby
Jego Królestwo na ziemi z każdym
dniem coraz bardziej się rozszerzało,
a na końcu czasów mógł w pełni
panować nad wszystkimi w niebie.



Trzecia prośba: Bądź wola Twoja jako
w niebie tak i na ziemi

Wolą Bożą jest, aby „wszyscy ludzie
zostali zbawieni i doszli do poznania
prawdy” (1 Tm 2,3-4). Jezus uczy nas,
że do Królestwa Niebieskiego
wchodzi się nie przez słowa, ale
przez „pełnienie woli Ojca mojego,
który jest w niebie” (Mt 7,21). Tak
więc tutaj „prosimy naszego Ojca, by
złączył naszą wolę z wolą Jego Syna,
byśmy pełnili Jego wolę i
wykonywali Jego zamysł zbawienia
za życie świata. Sami jesteśmy
całkowicie niezdolni do tego, ale
zjednoczeni z Jezusem i dzięki mocy
Jego Ducha Świętego możemy Mu
poddać naszą wolę i zdecydować się
na wybór tego, co zawsze wybierał
Jego Syn: czynić to, co podoba się
Ojcu (por. J 8, 29)” (Katechizm, 2825).
Kiedy w Modlitwie Pańskiej modlimy
się: „Bądź wola Twoja jako w niebie
tak i na ziemi”, nie prosimy „w tym
sensie, że Bóg zrobi to, co zechce, ale



że my będziemy mogli zrobić to, co
Bóg zechce”[9]. Z drugiej strony
wyrażenie „jako w niebie tak i na
ziemi” wskazuje, że w tej prośbie
prosimy, aby jak wola Boża
wypełniła się w aniołach i
błogosławionych w niebie, tak niech
się wypełni w tych z nas, którzy są
jeszcze na ziemi.

Czwarta prośba: Chleba naszego
powszedniego daj nam dzisiaj

Ta prośba wyraża synowskie oddanie
dzieci Bożych, bo „Ojciec, który daje
nam życie, nie może nam nie dać
pokarmu koniecznego do życia,
stosownych dóbr materialnych i
duchowych” (Katechizm, 2830).
Chrześcijańskie znaczenie tej
czwartej prośby „odnosi się do
Chleba życia: Słowa Bożego, które
należy przyjąć w wierze, Ciała
Chrystusa przyjmowanego w
Eucharystii (por. J
6,26-58)” (Katechizm, 2835).



Wyrażenie powszedniego, „w
znaczeniu czasowym, jest
pedagogicznym powtórzeniem
owego «dzisiaj» (por. Wj 16, 19-21),
dla utwierdzenia w nas ufności «bez
zastrzeżeń». Ujęte w sensie
jakościowym oznacza to, co jest
konieczne do życia, a szerzej
wszelkie dobro wystarczające do
utrzymania się (por. 1 Tm 6,
8)” (Katechizm, 2837).

Piąta prośba: I odpuść nam nasze
winy jako i my odpuszczamy naszym
winowajcom

W tej nowej prośbie zaczynamy od
uznania naszej grzeszności:
„Zwracamy się do Niego, jak syn
marnotrawny (por. Łk 15, 11-32), i
uznajemy się przed Nim
grzesznikami, podobnie jak celnik
(por. Łk 18, 13). Nasza prośba
zaczyna się od «wyznania», w której
potwierdzamy jednocześnie naszą
nędzę i Jego



miłosierdzie” (Katechizm, 2839). Ale
ta prośba nie zostanie wysłuchana,
jeśli najpierw nie odpowiemy na
żądanie: przebaczyć tym, którzy nas
obrażają. A powód jest następujący:
„strumień miłosierdzia nie może
przeniknąć do naszego serca tak
długo, jak długo nie przebaczyliśmy
naszym winowajcom. Miłość,
podobnie jak Ciało Chrystusa, jest
niepodzielna: nie możemy miłować
Boga, którego nie widzimy, jeśli nie
miłujemy brata i siostry, których
widzimy(por. 1 J 4, 20). Gdy
odmawiamy przebaczenia naszym
braciom i siostrom, nasze serce
zamyka się, a jego zatwardziałość
sprawia, że staje się ono niedostępne
dla miłosiernej miłości
Ojca” (Katechizm, 2840).

Szósta prośba: nie wódź nas na
pokuszenie

Ta prośba wiąże się z poprzednią,
ponieważ grzech jest konsekwencją



wolnego przyzwolenia na pokusę.
Dlatego teraz „prosimy naszego Ojca,
aby nie «pozwolił» nam w nią wpaść
[...]. Prosimy Go, aby nie pozwolił
nam obrać drogi, która prowadzi do
grzechu, ponieważ jesteśmy
zaangażowani w walkę «między
ciałem a Duchem». To wezwanie
błaga Ducha o rozeznanie i
siłę” (Katechizm, 2846). Bóg zawsze
daje nam swoją łaskę do
pokonywania pokus: „Wierny jest
Bóg i nie dozwoli was kusić ponad to,
co potraficie znieść, lecz zsyłając
pokusę, równocześnie wskaże sposób
jej pokonania abyście mogli
przetrwać.” (1 Kor 10,13), ale aby
zawsze pokonywać pokusy
konieczna jest modlitwa: „Taka
walka i takie zwycięstwo są jednak
możliwe tylko dzięki modlitwie.
Dzięki swojej modlitwie Jezus jest
zwycięzcą kusiciela, od pierwszego
kuszenia aż do ostatniej walki w
chwili agonii (por. Mt 26,36-44). W tej
prośbie do Ojca Chrystus jednoczy



nas ze swoją walką i swoją agonią.
[...]. Prośba ta ukazuje całą swoją
dramatyczność w odniesieniu do
ostatecznego kuszenia w naszej
walce na ziemi; jest to prośba o 
wytrwanie aż do końca. «Przyjdę jak
złodziej. Błogosławiony, który
czuwa!» (Ap 16, 15)” (Katechizm,
2849).

Siódma prośba: ale nas zbaw ode
złego

Ostatnia prośba zawarta jest w
kapłańskiej modlitwie Jezusa do
Ojca: „Nie proszę, abyś ich zabrał ze
świata, ale byś ich ustrzegł od
złego.” (J 17,15). Rzeczywiście, „zło, o
którym mówi ta prośba, nie jest jakąś
abstrakcją, lecz oznacza osobę,
Szatana, Złego, anioła, który
sprzeciwił się Bogu. «Diabeł» (dia-
bolos) jest tym, który «przeciwstawia
się» zamysłowi Boga i Jego «dziełu
zbawienia» wypełnionemu w
Chrystusie” (Katechizm, 2851).



Ponadto „prosząc o wybawienie od
Złego, modlimy się również o
uwolnienie od wszelkiego zła,
przeszłego, teraźniejszego i
przyszłego, którego on jest sprawcą
lub podżegaczem” (Katechizm, 2854),
zwłaszcza od grzechu, jedynego
prawdziwego zła[10], i od jego kary,
którą jest wieczne potępienie. Inne
zło i utrapienia mogą być
zamienione w dobro, jeśli je
przyjmiemy i zjednoczymy z
cierpieniami Chrystusa na Krzyżu.

Manuel Belda

Bibliografia podstawowa

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
2759-2865.

Polecane lektury

—Franciszek, Katecheza o Modlitwie
Pańskiej. Są to katechezy wygłoszone
przez Ojca Świętego podczas 16
środowych audiencji generalnych w



okresie od grudnia 2018 do maja
2019 roku.

—Benedykt XVI-Joseph Ratzinger, 
Jezus z Nazaretu, (rozdział
poświęcony Modlitwie Pańskiej).

—Św. Josemaría, Homilie Obcowanie
z Bogiem i Ku świętości, w Przyjaciele
Boga, 142-153 i 294-316.

[1] Św. Jan Paweł II, Przemówienie, 1-
VII-1987, 3.

[2] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 13.

[3] Tamże, 36.

[4] Tamże, 64.

[5] Św. Franciszek Salezy, Rozmowy
duchowe, nr. 16, 7, w Dzieła wybrane
św. Franciszka Salezy, t. I, s. 724.

[6] Św. Josemaría, Droga, 864.



[7] Św. Tomasz z Akwinu, Summa
theologiæ, II-II, 83, 9.

[8] Św. Cyprian, De dominica oratione,
12.

[9] Tamże, 14

[10] Por.Św. Josemaría, Droga, 386.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-36-modlitwa-ojcze-nasz/
(25-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-36-modlitwa-ojcze-nasz/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-36-modlitwa-ojcze-nasz/

	Temat 36. Modlitwa Ojcze Nasz

