
opusdei.org

Temat 35. Szóste
przykazanie
Dekalogu

Bóg jest Miłością i Jego miłość
jest płodna. Bóg zechciał, żeby
w tej płodności uczestniczyła
osoba ludzka, kojarząc
rozrodczość ze szczególnym
aktem miłości między
mężczyzną a kobietą.

25-11-2012

1. Mężczyzną i niewiastą stworzył
ich



Wezwanie Boga do mężczyzny i
kobiety, aby „byli płodni i rozmnażali
się”, musi być odczytywane zawsze z
perspektywy stworzenia „na obraz i
podobieństwo” Trójcy
Przenajświętszej (por. Rdz 1).
Sprawia to, że ludzka rozrodczość w
ramach szerszego kontekstu
płciowości nie jest czymś „czysto
biologicznym, lecz dotyczy samej
wewnętrznej istoty osoby ludzkiej
jako takiej” (Katechizm, 2361), a w
związku z tym jest w istotny sposób
odmienna od rozrodczości właściwej
życiu zwierząt.

„Bóg jest Miłością” (1 J 4, 8) i Jego
miłość jest płodna. Bóg zechciał, żeby
w tej płodności uczestniczyło ludzkie
stworzenie, kojarząc poczęcie
każdego nowego człowieka ze
szczególnym aktem miłości między
mężczyzną a kobietą[1]. Dlatego
„płciowość nie jest czymś
wstydliwym – jest Bożym darem
skierowanym w sposób szlachetny



ku życiu, ku miłości i ku
płodności”[2].

Jako że człowiek jest jednostką
złożoną z ciała i duszy, miłosny akt
rozrodczy wymaga uczestnictwa
wszystkich wymiarów osoby
ludzkiej: cielesności, uczuć i
ducha[3].

Grzech pierworodny zerwał
harmonię człowieka z samym sobą i
z innymi. To pęknięcie miało
szczególny wpływ na zdolność
człowieka do racjonalnego
przeżywania płciowości. Z jednej
strony zaciemniając w rozumie
nierozerwalną więź, jaka istnieje
między wymiarem afektywnym a
rozrodczym związku małżeńskiego, a
z drugiej strony utrudniając
panowanie, jakie wola sprawuje nad
uczuciową i cielesną dynamiką
płciowości.

Konieczność oczyszczenia i
dojrzewania, jakich wymaga



płciowość w tych warunkach, nie
zakłada w żadnym razie jej
odrzucenia ani negatywnej oceny
tego daru, jaki mężczyzna i kobieta
otrzymali od Boga. Zakłada raczej
konieczność „jego uzdrowienia w
perspektywie jego prawdziwej
wielkości”[4]. W tym zadaniu
fundamentalną rolę odgrywa cnota
czystości.

2. Powołanie do czystości

Katechizm mówi o powołaniu do
czystości, dlatego że ta cnota jest
warunkiem i istotną częścią
powołania do miłości, do daru z
siebie, poprzez który Bóg powołuje
każdego człowieka. Czystość
umożliwia miłość w cielesności i
poprzez nią[5]. W jakiś sposób
można powiedzieć, że czystość jest
cnotą, która uzdalnia osobę ludzką i
prowadzi ją w sztuce dobrego życia,
w życzliwości i pokoju wewnętrznym
z pozostałymi mężczyznami i



kobietami i z samą sobą. Otóż ludzka
płciowość przechodzi przez
wszystkie ludzkie władze od tego, co
najbardziej fizyczne i materialne, po
to, co najbardziej duchowe, nadając
odmienną barwę władzom w
zależności od tego, co męskie i
kobiece.

Cnota czystości nie jest w związku z
tym po prostu lekarstwem na
nieuporządkowanie, jakie grzech
powoduje w sferze płciowej, ale
radosną afirmacją, ponieważ
pozwala miłować Boga, a za Jego
pośrednictwem innych ludzi, całym
sercem, całą duszą, całym umysłem i
ze wszystkich sił (por. Mk 12, 30)[6].

„Cnota czystości pozostaje w
zależności od kardynalnej
cnotyumiarkowania” (Katechizm,
2341) i „oznacza osiągniętą integrację
płciowości w osobie, a w
konsekwencji wewnętrzną jedność



człowieka w jego bycie cielesnym i
duchowym” (Katechizm, 2337).

W formacji osób, przede wszystkim
młodych, istotne jest mówienie o
czystości, objaśnianie głębokiej i
ścisłej relacji między zdolnością do
miłości, płciowością i prokreacją.
Inaczej mogłoby się wydawać, że
chodzi o cnotę negatywną, ponieważ
z pewnością dobra walka o
przeżywanie czystości
charakteryzuje się próbą
opanowania namiętności, które w
pewnych okolicznościach kierują się
ku poszczególnym dobrom,
niedającym się racjonalnie
ukierunkować na dobro osoby
rozważanej jako całość[7].

W obecnym stanie człowiek nie może
żyć naturalnym prawem moralnym,
a w związku z tym żyć w czystości,
bez pomocy łaski. To nie oznacza
niemożliwości ludzkiej cnoty, która
byłaby zdolna osiągnąć pewną



kontrolę nad namiętnościami w tej
dziedzinie, tylko konstatację
wielkości rany zadanej przez grzech,
która wymaga Boskiej pomocy dla
doskonałej naprawy osoby
ludzkiej[8].

3. Wychowanie do czystości

Czystość udziela panowania nad
pożądliwością, co stanowi istotną
część panowania nad sobą. To
panowanie to zadanie, które trwa
całe życie i zakłada powtarzający się
wysiłek, który może być szczególnie
intensywny w niektórych okresach.
Czystość powinna wzrastać zawsze,
przy pomocy łaski Bożej i walki
ascetycznej (por. Katechizm, 2342)[9].

„Miłość jest formą wszystkich cnót.
Pod jej wpływem czystość jawi się
jako szkoła daru z własnej osoby.
Panowanie nad sobą jest
podporządkowane darowi z
siebie” (Katechizm, 2346).



Wychowanie do czystości jest czymś
o wiele więcej niż to, co niektórzy w
ograniczający sposób nazywają
wychowaniem seksualnym, a co
zajmuje się zasadniczo
dostarczaniem informacji na temat
fizjologicznych aspektów
rozmnażania ludzkiego i metod
antykoncepcyjnych. Prawdziwe
wychowanie do czystości nie
poprzestaje na informowaniu o
aspektach biologicznych, ale pomaga
w refleksji nad wartościami
osobistymi i moralnymi, które
wchodzą w grę w przypadku tego, co
jest związane z narodzeniem życia
ludzkiego, oraz nad osobistym
dojrzewaniem. Równocześnie ożywia
ono wielkie ideały miłości do Boga i
do innych, za pośrednictwem
realizacji cnót hojności, daru z siebie,
wstydliwości, która chroni
intymność, i tak dalej, pomagających
człowiekowi przezwyciężać egoizm i
pokusę zamykania się w samym
sobie.



W tym wysiłku rodzice ponoszą
bardzo wielką odpowiedzialność,
ponieważ są to pierwsi i główni
nauczyciele formacji czystości
swoich dzieci[10].

W walce o życie tą cnotą istotnymi
środkami są:

a) modlitwa: proszenie Boga o cnotę
świętej czystości[11], częste
przystępowanie do sakramentów – to
są lekarstwa na naszą słabość;

b) intensywna praca, intensywna
praca, unikanie bezczynności;

c) umiarkowanie w jedzeniu i piciu;

d) dbanie o detale związane ze
wstydliwością i skromnością w
ubiorze, i tak dalej;

e) odrzucanie lektury
nieodpowiednich książek, czasopism
lub dzienników i unikanie
niemoralnych widowisk;



f) bycie bardzo szczerym w
kierownictwie duchowym;

g) zapomnienie o sobie samym;

h) wielkie nabożeństwo do
Najświętszej Maryi Panny, Mater
pulchræ dilectionis [Matki pięknej
miłości].

Czystość to cnota wybitnie osobista.
Równocześnie „zakłada
równieżwysiłek
kulturowy” (Katechizm, 2344),
ponieważ „istnieje wzajemna
zależność między postępem osoby
ludzkiej i rozwojem
społeczeństwa”[12]. Poszanowanie
praw osoby ludzkiej domaga się
poszanowania czystości, a zwłaszcza
prawa do „otrzymywania informacji
i wychowania, które szanują
moralne i duchowe wymiary życia
ludzkiego” (Katechizm, 2344)[13].

Konkretne przejawy, przy których
pomocy budowana jest i wzrasta ta



cnota, będą różne w zależności od
otrzymanego powołania. „Osoby
związane małżeństwem są wezwane
do życia w czystości małżeńskiej;
pozostali praktykują czystość we
wstrzemięźliwości” (Katechizm,
2349).

4. Czystość w małżeństwie

Zjednoczenie płciowe „jest
podporządkowane miłości
małżeńskiej mężczyzny i
kobiety” (Katechizm, 2360), to znaczy
„urzeczywistnia się ono w sposób
prawdziwie ludzki tylko wtedy, gdy
stanowi integralną część miłości,
którą mężczyzna i kobieta wiążą się z
sobą aż do śmierci”[14].

Wielkość aktu, przez który
mężczyzna i kobieta współpracują
dobrowolnie ze stwórczym
działaniem Boga, wymaga ścisłych
warunków moralnych, właśnie przez
wzgląd na posiadane wielkie
znaczenie antropologiczne –



zdolność płodzenia nowego życia
ludzkiego powołanego do
wieczności. To jest powód, dla
którego człowiek nie powinien
dobrowolnie rozdzielać wymiarów
jednoczącego i prokreacyjnego
wspomnianego aktu, co ma miejsce
w przypadku antykoncepcji[15].

Czyści małżonkowie umieją
odkrywać najwłaściwsze momenty
do przeżywania tego zjednoczenia
cielesnego w taki sposób, żeby
odzwierciedlało zawsze, w każdym
akcie, dar z samego siebie, który
oznacza[16].

W odróżnieniu od wymiaru
prokreacyjnego, który może być
aktualizowany w prawdziwie ludzki
sposób tylko poprzez akt małżeński,
wymiar jednoczący i afektywny
właściwy dla tego aktu może i
powinien objawiać się na wiele
innych sposobów. Tłumaczy to fakt,
że jeżeli z powodu określonych



warunków zdrowia albo innego
rodzaju przyczyn, małżonkowie nie
mogą dokonać zjednoczenia
małżeńskiego albo postanawiają, że
korzystniej jest powstrzymać się
czasowo (albo ostatecznie w
szczególnie poważnych sytuacjach)
od aktu właściwego dla małżeństwa,
mogą i powinni nadal aktualizować
ten dar z samych siebie, sprawiający,
że wzrasta prawdziwie osobowa
miłość, której wyrazem jest
zjednoczenie ciał.

5. Czystość w celibacie

Bóg powołuje niektórych, aby
przeżywali swoje powołanie do
miłości w szczególny sposób, w
celibacie apostolskim[17]. Sposób
przeżywania chrześcijańskiego
powołania w celibacie apostolskim
zakłada wstrzemięźliwość[18]. To
wykluczenie użytkowania zdolności
rozrodczych nie oznacza w żaden
sposób wykluczenia miłości czy



afektywności[19]. Przeciwnie – dar,
który czyni się dobrowolnie dla Boga
z ewentualnego życia małżeńskiego,
uzdalnia osobę ludzką do miłowania
i dawania siebie wielu innym
mężczyznom i kobietom, pomagając
im równocześnie odnaleźć Boga,
który jest racją wspomnianego
celibatu[20].

Ten sposób życia musi być
rozważany i przeżywany jako dar,
ponieważ nikt nie może obnosić się
ze zdolnością bycia wiernym Panu
na tej drodze bez pomocy łaski.

6. Grzechy przeciw czystości

Czystości przeciwstawia się
rozwiązłość, która jest
„nieuporządkowanym pożądaniem
lub nieumiarkowanym korzystaniem
z przyjemności cielesnych.
Przyjemność seksualna jest moralnie
nieuporządkowana, gdy szuka się jej
dla niej samej w oderwaniu od



nastawienia na prokreację i
zjednoczenie” (Katechizm, 2351).

Zważywszy że płciowość zajmuje
centralny wymiar w życiu ludzkim,
grzechy przeciwko czystości są
zawsze ciężkie co do materii i w
związku z tym powodują utratę
dziedzictwa Królestwa Bożego (por.
Ef 5, 5). Mogą być jednak lekkie,
kiedy brakuje pełnego rozeznania
lub doskonałego przyzwolenia.

Występek rozwiązłości ma wiele
poważnych konsekwencji:
zaślepienie umysłu, przez które
zaciemnia się nasz cel i nasze dobro;
osłabienie woli, która staje się niemal
niezdolna do żadnego wysiłku,
dochodząc do bierności, do niechęci
w pracy, w służbie, i tak dalej.
Przywiązanie do dóbr ziemskich,
które każe zapominać o dobrach
wiecznych. Na koniec wreszcie
można dojść do nienawiści do Boga,
który jawi się człowiekowi



rozwiązłemu jako największa
przeszkoda do zaspokajania własnej
zmysłowości.

Masturbacja to „dobrowolne
pobudzanie narządów płciowych w
celu uzyskania przyjemności
cielesnej” (Katechizm, 2352).
„Zarówno Urząd Nauczycielski
Kościoła wraz z niezmienną tradycją,
jak i zmysł moralny chrześcijan
stanowczo stwierdzają, że
masturbacja jest aktem wewnętrznie
i poważnie
nieuporządkowanym”[21]. Z samej
swej natury masturbacja sprzeciwia
się chrześcijańskiemu sensowi
płciowości, która funkcjonuje w
służbie miłości. Masturbacja, będąc
samotniczym i egoistycznym aktem
płciowości, pozbawionym prawdy
miłości, pozostawia niezaspokojenie i
prowadzi do pustki i
niezadowolenia.



„Nierząd jest zjednoczeniem
cielesnym między wolnym
mężczyzną i wolną kobietą poza
małżeństwem. Jest on w poważnej
sprzeczności z godnością osoby
ludzkiej i jej płciowości w sposób
naturalny podporządkowanej dobru
małżonków, jak również
przekazywaniu życia i wychowaniu
dzieci” (Katechizm, 2353)[22].

Cudzołóstwo „oznacza niewierność
małżeńską. Gdy dwoje partnerów, z
których przynajmniej jeden jest w
związku małżeńskim, nawiązuje
stosunki płciowe, nawet przelotne,
popełniają oni
cudzołóstwo” (Katechizm, 2380)[23].

Również przeciwne czystości są
rozmowy, spojrzenia, okazywanie
uczuć innej osobie, również między
narzeczonymi, które dokonują się z
rozwiązłym pragnieniem albo
stanowią bliską okazję do grzechu,



którego się pragnie albo którego się
nie odrzuca[24].

Pornografia – wyrwanie aktów
płciowych, rzeczywistych lub
symulowanych, z intymności
partnerów, aby w sposób zamierzony
pokazywać je innym (Katechizm,
2354) – i prostytucja – zamienianie
własnego ciała na przedmiot
transakcji finansowej i używania
cielesnego – to poważne błędy
nieuporządkowania płciowego, które
poza zamachem na godność
popełniających je osób, stanowią
społeczną plagę (por. Katechizm,
2355).

„Gwałt oznacza wtargnięcie
przemocą w intymność płciową
osoby. Jest naruszeniem
sprawiedliwości i miłości. Rani on
głęboko prawo każdego człowieka do
szacunku, wolności oraz
integralności fizycznej i moralnej.
Wyrządza poważną krzywdę ofierze



i może wywrzeć piętno na całym jej
życiu. Jest zawsze czynem
wewnętrznie złym. Jeszcze
poważniejszy jest gwałt popełniony
przez rodziców (por. kazirodztwo)
lub wychowawców na dzieciach,
które są im powierzone” (Katechizm,
2356).

„Akty homoseksualizmu z samej
swojej wewnętrznej natury są
nieuporządkowane”, jak głosiła
zawsze Tradycja Kościoła[25]. Ta
jasna ocena moralna działań nie
powinna w najmniejszym stopniu
osądzać osób przejawiających
homoseksualne skłonności[26],
ponieważ niejednokrotnie ich
kondycja oznacza trudną próbę[27].
Również te osoby „są wezwane do
czystości. Dzięki cnotom panowania
nad sobą, które uczą wolności
wewnętrznej, niekiedy dzięki
wsparciu bezinteresownej przyjaźni,
przez modlitwę i łaskę
sakramentalną, mogą i powinny



przybliżać się one – stopniowo i
zdecydowanie – do doskonałości
chrześcijańskiej” (Katechizm, 2359).

Pablo Requena

Bibliografia podstawowa

Katechizm Kościoła Katolickiego,
2331-2400

Benedykt XVI, encyklika Deus caritas
est z 25 grudnia 2005 r., 1-18

Jan Paweł II, adhortacja apostolska 
Familiaris consortio z 22 listopada
1981 r.

Lektury zalecane

Święty Josemaría Escrivá, homilia 
Albowiem Boga oglądać będą, w: 
Przyjaciele Boga, 175-189; 
Małżeństwo – powołanie
chrześcijańskie, w: To Chrystus
przechodzi, 22-30.



Kongregacja Nauki Wiary, deklaracja
Persona humana z 29 grudnia 1975 r.

Kongregacja do spraw Wychowania
Katolickiego, Wytyczne
wychowawcze w odniesieniu do
ludzkiej miłości z 1 września 1983 r.

Papieska Rada do spraw Rodziny, 
Ludzka płciowość: prawda i
znaczenie. Wskazania dla
wychowania w rodzinie z 8 grudnia
1995 r.

Papieska Rada do spraw Rodziny, 
Leksykon terminów niejasnych i
dyskusyjnych odnoszących się do
rodziny, życia i problemów etycznych
(2003) (szczególne znaczenie dla
rodziców i wychowawców ma hasło 
Wychowanie seksualne Aquilino
Polaino-Lorente)

--------------------------------------

[1] „Każda z dwu płci z taką samą
godnością, chociaż w różny sposób,



jest obrazem mocy i czułej miłości
Boga. Jedność mężczyzny i kobiety w
małżeństwie jest sposobem
naśladowania w ciele
wspaniałomyślności i płodności
Stwórcy: «Mężczyzna opuszcza ojca
swego i matkę swoją i łączy się ze
swą żoną tak ściśle, że stają się
jednym ciałem» (Rdz 2, 24). Z tej
jedności wywodzą się wszystkie
pokolenia ludzkie (por. Rdz 4, 1-2.
25-26; 5,1)” (Katechizm, 2335).

[2] Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, 24.

[3] „Jeżeli człowiek dąży do tego, by
być jedynie duchem i chce odrzucić
ciało jako dziedzictwo tylko
zwierzęce, wówczas duch i ciało
tracą swoją godność. I jeśli, z drugiej
strony, odżegnuje się od ducha i
wobec tego uważa materię, ciało,
jako jedyną rzeczywistość, tak samo
traci swoją wielkość” (Benedykt XVI,



encyklika Deus caritas est z 25
grudnia 2005 r., 5).

[4] „Owszemeros pragnie unieść nas
«w ekstazie» w kierunku Boskości,
prowadząc nas poza nas samych,
lecz właśnie dlatego wymaga ascezy,
wyrzeczeń, oczyszczeń i
uzdrowień” (idem).

[5] „Bóg jest miłością i w samym
sobie przeżywa tajemnicę osobowej
komunii miłości. Stwarzając
człowieka na swój obraz (…), Bóg
wpisuje w człowieczeństwo
mężczyzny i kobiety powołanie, a
więc zdolność i odpowiedzialność za
miłość i wspólnotę” (Jan Paweł II,
adhortacja apostolska Familiaris
consortio z 22 listopada 1981 r., 11).

[6] „Czystość jest radosnym
potwierdzeniem dla tego, kto potrafi
żyć darem z siebie, wolny od każdego
egoistycznego
zniewolenia” (Papieska Rada do
spraw Rodziny, Ludzka płciowość:



prawda i znaczenie z 8 grudnia 1995
r., 17). „Czystość jest konsekwencją
miłości, z jaką oddaliśmy Panu duszę
i ciało, władze i zmysły. Nie jest
negacją, jest radosną afirmacją” (Św.
Josemaría Escrivá, To Chrystus
przechodzi, 5).

[7] „Czystość domaga się osiągnięcia
panowania nad sobą, które jest
pedagogią ludzkiej wolności.
Alternatywa jest oczywista: albo
człowiek panuje nad swoimi
namiętnościami i osiąga pokój, albo
pozwala zniewolić się przez nie i
staje się nieszczęśliwy (por. Syr 1,
22). «Godność człowieka wymaga,
aby działał ze świadomego i wolnego
wyboru, to znaczy osobowo, od
wewnątrz poruszony i
naprowadzony, a nie pod wpływem
ślepego popędu wewnętrznego lub
też zgoła przymusu zewnętrznego.
Taką zaś wolność zdobywa człowiek,
gdy uwalniając się od wszelkiej
niewoli namiętności, dąży do



swojego celu drogą wolnego wyboru
dobra oraz zapewnia sobie
skutecznie i pilnie odpowiednie
pomoce» (Sobór Watykański II, 
Gaudium et spes, 17)” (Katechizm,
2339).

[8] „Czystość jest cnotą moralną. Jest
ona również darem Bożym, łaską,
owocem działania Ducha (por. Ga 5,
22). Duch Święty uzdalnia
odnowionego wodą chrztu do
naśladowania czystości Chrystusa
(por. 1 J 3, 3” (Katechizm, 2345).

[9] Dojrzewanie osoby ludzkiej
obejmuje panowanie nad sobą, które
zakłada wstydliwość, umiarkowanie,
szacunek i otwartość na innych (por.
Kongregacja do spraw Wychowania
Katolickiego, Wytyczne
wychowawcze w odniesieniu do
ludzkiej miłości z 1 listopada 1983 r.,
35).

[10] Ten aspekt wychowania ma
dzisiaj znaczenie większe niż w



przeszłości, ponieważ istnieje wiele
negatywnych wzorców, które
przedstawia współczesne
społeczeństwo (por. Papieska Rada
do spraw Rodziny, Ludzka płciowość:
prawda i znaczenie, 47). „W obliczu
kultury, która na ogół „banalizuje”
płciowość ludzką, interpretując ją i
przeżywając w sposób ograniczony i
zubożony, odnosząc ją jedynie do
ciała i egoistycznej przyjemności,
posługa wychowawcza rodziców
musi skupić się zdecydowanie na
kulturze życia płciowego, aby była
ona prawdziwie i w pełni
osobowa” (Jan Paweł II, Familiaris
consortio, 37).

[11] „Świętą czystość Bóg daje, gdy
się o nią prosi z pokorą” (Św.
Josemaría Escrivá, Droga, 118.).

[12] II Sobór Watykański, konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 25.

[13] Przy różnych okazjach Papież
Jan Paweł II odnosił się do



konieczności promowania
autentycznej „ludzkiej ekologii” w
sensie osiągnięcia zdrowej atmosfery
moralnej, która ułatwia ludzki rozwój
osoby (por. na przykład, encyklika 
Centesimus annus z 1 maja 1991 r.,
38). Wydaje się jasne, że część
„wysiłku kulturowego”, do którego
się odnoszono, polega na wykazaniu,
że istnieje obowiązek poszanowania
pewnych norm moralnych w
środkach przekazu, zwłaszcza w
telewizji jako wymogu godności
osób. „W tych czasach gwałtu,
zwierzęcego i zdziczałego seksu,
konieczne byśmy byli buntownikami.
Ty i ja jesteśmy buntownikami: nie
chcemy pozwolić na to, by poniósł
nas nurt, zamieniając nas w bydło.
Chcemy zachowywać się jak dzieci
Boże, jak kobiety i mężczyźni
obcujący ze swym Ojcem, który jest
w Niebie, a pragnie być bardzo
blisko, w każdym z nas” (Św.
Josemaría Escrivá, Kuźnia, 15.).



[14] Jan Paweł II, Familiaris
consortio, 11.

[15] Również w sztucznym
zapłodnieniu następuje zerwanie
między tymi wymiarami właściwymi
dla ludzkiej płciowości, jak naucza
wyraźnie instrukcja Donum vitæ
(1987).

[16] Jak naucza Katechizm,
przyjemność wynikająca ze
zjednoczenia małżeńskiego jest
czymś dobrym i upragnionym przez
Boga (por. Katechizm, 2362).

[17] Chociaż świętość mierzy się
miłością do Boga a nie stanem życia –
w celibacie lub w małżeństwie –
Kościół naucza, że celibat dla
Królestwa Niebieskiego jest darem
wyższym niż małżeństwo (por. Sobór
Trydencki: DS 1810; 1 Kor 7, 38).

[18] Nie chodzi tutaj o celibat
kapłański ani o dziewictwo, czyli
celibat konsekrowany. W każdym



razie z moralnego punktu widzenia
we wszystkich tych sytuacjach
wymaga się całkowitej
wstrzemięźliwości.

[19] Nie miałoby żadnego sensu
utrzymywanie, że celibat jest
„antynaturalny”. Fakt, że mężczyzna
i kobieta mogą się uzupełniać, nie
oznacza, że się dopełniają, dlatego że
oboje stanowią pełnię jako osoby
ludzkie.

[20] Mówiąc o celibacie kapłańskim,
ale można to rozciągnąć na każdy
celibat na rzecz Królestwa
Niebieskiego, Benedykt XVI tłumaczy,
że nie można go rozumieć po prostu
na zasadach funkcjonalnych,
ponieważ w rzeczywistości „wyraża
(…) szczególne upodobnienie stylu
życia kapłana do samego
Chrystusa” (Benedykt XVI, adhortacja
apostolska Sacramentum caritatis,
24).



[21] Kongregacja Nauki Wiary,
deklaracja Persona humana z 29
grudnia 1975 r., 9.

[22] Wolne związki, czyli wspólne
zamieszkiwanie bez zamiaru
zawarcia małżeństwa, związek na
próbę, kiedy istnieje zamiar zawarcia
małżeństwa i stosunki
przedmałżeńskie obrażają godność i
płciowość człowieka i małżeństwa.
„Są one sprzeczne z prawem
moralnym. Akt płciowy powinien
mieć miejsce wyłącznie w
małżeństwie; poza nim stanowi
zawsze grzech ciężki i wyklucza z
Komunii
sakramentalnej” (Katechizm, 2390).
Osoba ludzka nie może się „użyczać”,
tylko dobrowolnie oddać raz na
zawsze.

[23] Chrystus potępia nawet
pragnienie cudzołóstwa (por. Mt 5,
27-28). W Nowym Testamencie
zabrania się bezwzględnie



cudzołóstwa (por. Mt 5, 32; 19, 6; Mk
10, 11; 1 Kor 6, 9-10). Katechizm,
mówiąc o wykroczeniach przeciwko
małżeństwu, wylicza również
rozwód, poligamię i antykoncepcję.

[24] „Narzeczeni są powołani do
życia w czystości przez zachowanie
wstrzemięźliwości. Poddani w ten
sposób próbie, odkryją wzajemny
szacunek, będą uczyć się wierności i
nadziei na otrzymanie siebie
nawzajem od Boga. Przejawy
czułości właściwe miłości
małżeńskiej powinni zachować na
czas małżeństwa. Powinni pomagać
sobie wzajemnie we wzrastaniu w
czystości” (Katechizm, 2350).

[25] Kongregacja Nauki Wiary,
deklaracja Persona humana, 8. „Są
one sprzeczne z prawem
naturalnym; wykluczają z aktu
płciowego dar życia. Nie wynikają z
prawdziwej komplementarności
uczuciowej i płciowej. W żadnym



wypadku nie będą mogły zostać
zaaprobowane” (Katechizm, 2357).

[26] Homoseksualizm odnosi się do
kondycji przejawianej przez tych
mężczyzn i te kobiety, którzy
odczuwają pociąg płciowy wyłącznie
lub przeważająco w stosunku do
osób tej samej płci. Ewentualne
sytuacje, które mogą się pojawiać, są
bardzo różne, a w związku z tym
należy maksymalnie zwiększyć
roztropność, spotykając się z takimi
przypadkami.

[27] „Pewna liczba mężczyzn i kobiet
przejawia głęboko osadzone
skłonności homoseksualne.
Skłonność taka, obiektywnie
nieuporządkowana, dla większości z
nich stanowi ona trudne
doświadczenie. Powinno się
traktować je te osoby z szacunkiem,
współczuciem i delikatnością.
Powinno się unikać wobec nich
jakichkolwiek oznak niesłusznej



dyskryminacji. Osoby te są wezwane
do wypełniania woli Bożej w swoim
życiu i - jeśli są chrześcijanami - do
złączenia z ofiarą krzyża Pana
trudności, jakie mogą napotykać z
powodu swojej kondycji”.
(Katechizm, 2358).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-35-szoste-przykazanie-

dekalogu/ (23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-35-szoste-przykazanie-dekalogu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-35-szoste-przykazanie-dekalogu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-35-szoste-przykazanie-dekalogu/

	Temat 35. Szóste przykazanie Dekalogu

