
opusdei.org

Temat 35. Modlitwa
w życiu
chrześcijańskim

Treść modlitwy może być
bogata i różnorodna. Modlitwa
błagalna jest częścią
powszechnego doświadczenia
religijnego. Świadomość
otrzymanego dobra kieruje
duszę ku Bogu. Istotną częścią
modlitwy jest również uznanie i
głoszenie wielkości Boga.
Katechizm rozróżnia modlitwę
ustną, medytację i modlitwę
kontemplacyjną. Wszystkie trzy
mają jedną podstawową cechę
wspólną: skupione serce.
Modlitwa nie jest czymś



opcjonalnym dla życia
duchowego, ale istotną
koniecznością.

27-12-2022

Czym jest modlitwa

W języku hiszpańskim istnieją dwa
słowa określające świadomą i
wyrażającą się w dialogu relację
miłości między człowiekiem a
Bogiem: plegaria i oración. Słowo
„plegaria” pochodzi od łacińskiego
czasownika precor, który oznacza
„prosić”, „uciekać się do kogoś,
prosząc o korzyść”. Termin
„oración” (modlitwa) pochodzi od
łacińskiego rzeczownika oratio, który
oznacza mowę, dyskurs.

Przyjęte definicje modlitwy
odzwierciedlają zwykle te różnice
niuansów, które napotkaliśmy przy



okazji odniesienia do terminologii.
Na przykład św. Jan Damasceński
uważa modlitwę za „wzniesienie
duszy do Boga lub prośbę
skierowaną do Niego o stosowne
dobra” (De fide orthodoxa, III, 24: PG
94, 1098D); podczas gdy dla Świętego
Jana Klimaka chodzi raczej o
„przyjazną rozmowę i zjednoczenie
człowieka z Bogiem” (Scala paradisi,
stopień 28: PG 88, 1129). Ze swej
strony św. Teresa od Dzieciątka Jezus
definiuje modlitwę jako „poruszenie
serca, proste spojrzenie ku niebu,
okrzyk uznania i miłości, zarówno
wynikający z próby, jak i z głębi
radości" (Rękopis autobiograficzny C,
25 r).

Treść modlitwy, podobnie jak treść
każdego dialogu opartego na miłości,
może być wieloraka i różnorodna.
Warto jednak zwrócić uwagę na
kilka szczególnie istotnych
elementów:



1) Prośba

W całym Piśmie Świętym często
pojawiają się odniesienia do
modlitwy błagalnej, także w ustach
Jezusa, który nie tylko z niej korzysta,
ale także zachęca nas, byśmy prosili,
podkreślając wartość i znaczenie
modlitwy prostej i ufnej. Tradycja
chrześcijańska powtarza to
zaproszenie, realizując je w praktyce
na wiele sposobów: prośba o
przebaczenie, prośba o zbawienie
własne i innych, prośba o Kościół i
apostolstwo, prośba o zaspokojenie
najróżniejszych potrzeb, itd.

Modlitwa prośby stanowi
rzeczywiście istotną część
powszechnego przeżywania religii.
Uznanie, choć czasem utrudnione,
rzeczywistości Boga (lub ogólniej
istoty wyższej), rodzi potrzebę
zwrócenia się do Niego z prośbą o
opiekę i pomoc. Modlitwa z
pewnością nie wyczerpuje się w



modlitwie błagalnej, ale prośba jest
zdecydowanym przejawem
modlitwy, ponieważ ujmuje i wyraża
kondycję człowieka jako istoty
stworzonej oraz jego absolutną
zależność od Boga, którego miłość
daje się poznać poprzez wiarę (por.
Katechizm, 2629.2635).

2) Dziękczynienie

Uznanie otrzymanych dóbr, a
poprzez nie Bożej wspaniałości i
miłosierdzia, pobudza duszę do
zwrócenia się ku Bogu, aby głosić
Jego dobrodziejstwa i dziękować Mu
za nie. Postawa dziękczynienia
wypełnia Pismo Święte i historię
duchowości od początku do końca. W
obu przypadkach widać, że gdy taka
postawa zakorzeni się w duszy, rodzi
się proces, który prowadzi do
uznania za Boży dar całokształtu
wszystkich wydarzeń, nie tylko tych
rzeczywistości, które przynoszą
natychmiastową korzyść, ale także



tych, które mogą wydawać się
negatywne lub niepożądane.

Człowiek wierzący, świadomy, że
wydarzenia podlegają Bożemu planu
miłości, wie, że wszystko działa dla
dobra tych, którzy – każdy z osobna -
są przedmiotem Bożej miłości (por.
Rz 8, 28). „Naucz się często w ciągu
dnia wznosić serce w dziękczynieniu
Bogu. — Za to, że daje ci to lub tamto.
— Za to, że pogardzono tobą. — Za to,
że nie masz tego, co potrzebujesz, lub
za to, że właśnie masz. Za to, że
uczynił tak piękną swoją Matkę,
która jest także twoją Matką. — Za to,
że stworzył słońce i księżyc, i tamto
zwierzę, i tę roślinę. — Za to, że
kogoś obdarzył wymową, a ciebie
uczynił takim mrukiem... Dziękuj Mu
za wszystko, bo wszystko jest
dobre” (Droga, 268).

3) Uwielbienie

Istotną częścią modlitwy jest uznanie
i wysławianie wielkości Boga, pełni



Jego istoty, nieskończoności Jego
dobroci i miłości. Oddawanie czci
może wynikać z rozpatrywania
piękna i wielkości wszechświata, co
występuje w wielu tekstach
biblijnych (por, Ps 19; Syr 42,15-25;
Dn 3,32-90) i w licznych modlitwach
tradycji chrześcijańskiej; albo w
oparciu o wielkie i cudowne dzieła,
których Bóg dokonuje w historii
zbawienia, jak pieśń Maryi 
Magnificat (Łk 1,46-55) czy wielkie
hymny Pawłowe (zob. np. Ef 1,3-14);
albo zauważając niewielkie, mało
widoczne dzieła, w których objawia
się miłość Boga.

W każdym razie charakterystyczne
dla uwielbienia jest kierowanie
spojrzenia prosto na samego Boga,
widząc Go takiego, jakim jest sam w
sobie, w swojej nieograniczonej i
nieskończonej doskonałości.
„Uwielbienie jest tą formą modlitwy,
w której człowiek najbardziej
bezpośrednio uznaje, iż Bóg jest



Bogiem. Wysławia Go dla Niego
samego, oddaje Mu chwałę nie ze
względu na to, co On czyni, ale
dlatego że ON JEST” (Katechizm,
2639). Dlatego uwielbienie jest ściśle
związane z adoracją, z uznaniem, nie
tylko rozumowym, ale także
egzystencjalnym, małości całego
stworzenia w porównaniu ze
Stwórcą, a co za tym idzie, związane
jest z pokorą, z przyjęciem własnej
niegodności przed tym, który
wyrasta nad nami w swojej
nieskończoności; z zachwytem, który
wynika z faktu, że ten Bóg, któremu
aniołowie i cały wszechświat
składają pokłon, zgodził się nie tylko
skierować swój wzrok na człowieka,
ale zamieszkać w nim; a nawet
przyjąć jego ciało.

Adoracja, uwielbienie, prośba,
dziękczynienie streszczają
podstawowe dyspozycje, które
kształtują cały dialog człowieka z
Bogiem. Niezależnie od konkretnej



treści modlitwy, ten, kto się modli,
zawsze czyni to na swój własny
sposób, wprost lub pośrednio,
oddając cześć, błagając lub dziękując
Bogu, którego wielbi, którego kocha i
w którym pokłada ufność.
Jednocześnie należy powtórzyć, że
konkretna treść modlitwy może być
bardzo zróżnicowana. Czasami
modlitwa będzie służyła rozważaniu
fragmentów Pisma Świętego,
pogłębieniu zrozumienia jakiejś
prawdy chrześcijańskiej,
przeżywaniu na nowo życia
Chrystusa, odczuciu bliskości
Maryi.... W innych przypadkach
będzie się zaczynać od omówienia
własnego życia, aby podzielić się z
Bogiem radościami i troskami,
nadziejami i trudnościami, które
przynosi życie; lub aby znaleźć
wsparcie lub pocieszenie; lub aby
przeanalizować swoje zachowanie
przed Bogiem i dojść do postanowień
i decyzji; lub po prostu, aby



skomentować wydarzenia dnia z
Tym, który wiemy, że nas kocha.

Modlitwa, będąca spotkaniem
wierzącego z Bogiem, na którym się
opiera i od którego otrzymuje miłość,
może dotyczyć wszystkich zdarzeń
składających się na egzystencję
ludzką i wszystkich uczuć, jakich
może doświadczyć serce. „Piszesz do
mnie: “Modlitwa to rozmowa z
Bogiem. Ale o czym?”. — O czym? O
Nim, o tobie. O twoich radościach,
smutkach, sukcesach i
niepowodzeniach, o szlachetnych
ambicjach, o codziennych troskach...
i o słabościach! Dziękczynienie i
prośby: Miłość i zadośćuczynienie.
Jednym słowem, poznać Boga i
poznać siebie: “obcować z
Nim!”.»” (Droga, 91). W każdym
przypadku, modlitwa będzie zawsze
intymnym i synowskim spotkaniem
człowieka z Bogiem, które sprzyjać
będzie poczuciu Bożej bliskości i



prowadzić do przeżywania każdego
dnia swojego życia w obliczu Boga.

Wyrazy albo formy modlitwy

Jeśli chodzi o sposoby czy formy, w
jakich przejawia się modlitwa,
autorzy proponują zwykle
następujące rozróżnienia: modlitwa
ustna i modlitwa myślna; modlitwa
publiczna i modlitwa prywatna;
modlitwa w przeważającej mierze
intelektualna lub refleksyjna i
modlitwa uczuciowa; modlitwa
kierowana i modlitwa spontaniczna,
itd. Przy innych okazjach autorzy
próbują nakreślić stopnie
intensywności modlitwy,
wyróżniając modlitwę myślną
(rozmyślanie), modlitwę uczuciową,
modlitwę ciszy (odpocznienia),
kontemplację, modlitwę jednoczącą...

Katechizm Kościoła Katolickiego
porządkuje ten przegląd,
rozróżniając między: modlitwą
ustną, rozmyślaniem a modlitwą



kontemplacyjną. „Ich wspólną cechą
jest skupienie serca. Ta czujność w
zachowywaniu słowa i trwaniu w
obecności Boga czyni z tych trzech
form intensywne chwile życia
modlitwy” (Katechizm, 2699). Analiza
tekstu pokazuje ponadto, że
Katechizm Kościoła Katolickiego
używając tej terminologii nie mówi o
trzech stopniach życia
modlitewnego, ale raczej o dwóch
drogach, modlitwie ustnej i
rozmyślaniach, z których obie są
przedstawione jako prowadzące do
tego celu życia modlitewnego, jakim
jest kontemplacja. W naszym
wykładzie będziemy trzymać się tego
rozróżnienia.

1) Modlitwa ustna

Określenie „modlitwa ustna” odnosi
się do modlitwy, która jest wyrażona
ustnie, tj. za pomocą
wyartykułowanych lub
wymówionych słów. To pierwsze



stwierdzenie, choć trafne, nie trafia
jednak w sedno sprawy. Gdyż z
jednej strony wszelki dialog
wewnętrzny, nawet jeśli można go
określić jako wyłącznie lub w
przeważającej mierze mentalny,
odnosi się u człowieka do języka;
niekiedy do języka artykułowanego
na głos, także w zaciszu własnego
pomieszczenia. Z drugiej strony
należy zwrócić uwagę na to, że
modlitwa ustna to nie tylko słowa,
ale przede wszystkim myśli i serce.
Stąd trafniej jest utrzymywać, że
modlitwa ustna to taka, która jest
odmawiana przy użyciu ustalonych
wcześniej formuł, zarówno długich,
jak i krótkich (akty strzeliste),
zaczerpniętych z Pisma Świętego
(Ojcze nasz, Zdrowaś Maryjo...) lub
otrzymanych z tradycji duchowej
(Panie mój Jezu Chryste,Veni Sancte
Spiritus, Salve, Regina, Memorare...).

Modlitwa ustna musi oczywiście
dodatkowo spełniać pewne warunki.



Wypowiadane ustnie formuły muszą
być prawdziwą modlitwą, to znaczy
spełniać wymóg, według którego ten,
kto je wymawia nie czyni tego
jedynie ustami, ale również umysłem
i sercem. Dlatego tak pisze św.
Josemaría: „Powoli! Uważaj, co
mówisz, kto mówi i do kogo. Bo to
szybkie klepanie, bez czasu na
zastanowienie, to pusty hałas,
blaszany stukot. Powiem ci więc za
św. Teresą, że choćbyś najdłużej
poruszał wargami, nie uważam tego
za modlitwę” (Droga, 85).

Modlitwa ustna odgrywa decydującą
rolę w pedagogice modlitwy,
zwłaszcza na początku relacji z
Bogiem. Istotnie, ucząc się znaku
krzyża i modlitw słownych, dzieci, a
często także dorośli, są wprowadzani
w konkretne przeżywanie wiary, a
tym samym w życie modlitewne.
Jednak rola i znaczenie modlitwy
ustnej nie ogranicza się do
początków dialogu z Bogiem, ale



towarzyszy ona życiu duchowemu
na wszystkich etapach jego rozwoju.

2) Rozmyślanie

Rozmyślanie lub medytacja polega
na skierowaniu myśli na rozważanie
jakiejś rzeczywistości lub idei z
pragnieniem głębszego i
doskonalszego jej poznania i
zrozumienia. U chrześcijanina
medytacja - często nazywana także
modlitwą myślną - oznacza
skierowanie myśli ku Bogu, takiemu,
jaki objawił się w historii Izraela
oraz ostatecznie i w pełni w
Chrystusie. A poprzez Boga -
spojrzenie na własną egzystencję,
aby dokonać jej oceny i dostosować
ją do tajemnicy życia, komunii i
miłości, którą dał nam poznać Bóg.

Rozmyślanie może pojawić się
spontanicznie, w chwilach ciszy,
które towarzyszą lub następują po
celebracjach liturgicznych, albo po
lekturze tekstu biblijnego lub



fragmentu autora duchowego. W
innych przypadkach może
konkretyzować się poprzez
specjalnie wyznaczony na ten cel
czas. W każdym razie jest oczywiste,
że - zwłaszcza na początku, ale nie
tylko wtedy - zakłada ona wysiłek,
pragnienie pogłębienia znajomości
Boga i Jego woli oraz skuteczne
osobiste zaangażowanie w
doskonalenie życia
chrześcijańskiego. W tym sensie
można powiedzieć, że „rozmyślanie
polega przede wszystkim na
poszukiwaniu” (Katechizm, 2705).
Chociaż należy dodać, że chodzi nie o
poszukiwanie czegoś, tylko Kogoś.
Celem medytacji chrześcijańskiej jest
nie tylko, ani nie głównie,
zrozumienie czegoś (ostatecznie
zrozumienie sposobu postępowania i
objawiania się Boga), ale spotkanie z
Bogiem, a poprzez spotkanie z Nim,
utożsamienie się z Jego wolą i
zjednoczenie się z Nim.



3) Modlitwa kontemplacyjna

Rozwój doświadczenia
chrześcijańskiego, a w nim i z nim
modlitwy, prowadzi do coraz
bardziej ciągłej, bardziej osobistej i
intymnej komunikacji wierzącego z
Bogiem. W takim kontekście
kształtuje się modlitwa, którą 
Katechizm określa jako
kontemplacyjną, będącą owocem
rozwoju w doświadczeniu
teologicznym, z którego wypływa
żywe poczucie pełnej miłości
bliskości Boga; w konsekwencji
relacja z Bogiem staje się coraz
bardziej bezpośrednia, bliska i ufna,
a nawet, poza słowami i refleksyjną
myślą, dochodzi się do faktycznego
przeżywania intymnej komunii z
Nim.

„Co to jest kontemplacja?” – zadaje
sobie pytanie Katechizm na początku
rozdziału poświęconego modlitwie
kontemplacyjnej, na co natychmiast



odpowiada słowami Świętej Teresy
od Jezusa, że kontemplacja nie jest
niczym innym, „jak głębokim
związkiem przyjaźni, w którym
rozmawiamy sam na sam z Bogiem,
wiedząc, że On nas kocha” (Księga
życia, rozdział 8,5). Określenie
„modlitwa kontemplacyjna”,
używane w Katechizmie i wielu
innych wcześniejszych i późniejszych
tekstach, nawiązuje zatem do tego, co
należy kwalifikować jako cel
kontemplacji, to znaczy, do tego
momentu, w którym przez działanie
łaski dusza jest doprowadzona do
progu Boskości, przekraczając
wszelką inną rzeczywistość. Ale
także, w szerszym znaczeniu, jest
doprowadzona do żywego i
szczerego wzrostu odczuwania
obecności Boga i pragnienia
głębokiej komunii z Nim. Może się
tak dziać zarówno w chwilach
szczególnie poświęconych modlitwie,
jak też w ciągu całego życia.
Modlitwa jest, krótko mówiąc,



powołana do angażowania całej
osoby ludzkiej (rozumu, woli i
uczuć), docierając do głębi serca, aby
zmienić jego usposobienie, do
kształtowania całego życia
chrześcijanina i uczynienia z niego
drugiego Chrystusa (por. Ga 2, 20).

Wyrażeniem „kontemplacyjni pośród
świata” św. Josemaría podsumował
jeden z najważniejszych aspektów
ducha Opus Dei, stwierdzając, że
zwykły chrześcijanin, powołany do
uświęcania się pośród świata, może
osiągnąć pełnię kontemplacji bez
konieczności porzucania jego
świeckiego stanu. Według św.
Josemaríi, zwykły chrześcijanin jest
wezwany do bycia kontemplacyjnym
właśnie w swoim codziennym życiu
oraz poprzez swoje codzienne życie.
Albowiem kontemplacja nie
ogranicza się do określonych chwil
podczas dnia (czas specjalnie
poświęcony na modlitwę osobistą i
liturgiczną, uczestnictwo we Mszy



Świętej, itd.), ale może trwać przez
cały dzień, aż stanie się nieustanną
modlitwą, w której dusza „czuje i
wie, że patrzy na nią nieustannie z
miłością sam Bóg” (Przyjaciele Boga,
307). Dlatego stwierdza: „Chciałbym,
byśmy podczas dzisiejszego
rozważania przekonali się
ostatecznie, że musimy stać się
duszami kontemplacyjnymi; nasza
rozmowa z Bogiem winna trwać
stale: czy na środku ulicy, czy
podczas pracy, i nigdy w ciągu dnia
nie ustawać. Jeśli rzeczywiście
chcemy być lojalnymi naśladowcami
Nauczyciela, jest to dla nas jedyna
droga” (Przyjaciele Boga, 238).

Warunki i cechy modlitwy

Modlitwa, jak każdy w pełni osobisty
akt, wymaga uwagi i intencji,
świadomości obecności Boga oraz
owocnego i szczerego dialogu z Nim.
Warunkiem, aby to wszystko było
możliwe, jest skupienie. Słowo 



skupienie oznacza działanie, przez
które wola, na mocy swojej zdolności
panowania nad władzami
składającymi się na naturę ludzką,
stara się moderować skłonność do
rozproszenia, wspierając w ten
sposób wewnętrzny spokój i
wyciszenie. Taka postawa jest
niezbędna w chwilach poświęconych
szczególnie na modlitwę, odcinając
inne zadania i starając się unikać
rozproszeń. Jednak nie może się
ograniczać do tych momentów, tylko
powinna się wzmacniać, aż
skupienie stanie się nawykowe, czyli
takie, które utożsamia się z wiarą i
miłością. Aż wiara i miłość napełnią
serce, prowadząc do starania się o
przeżywanie wszystkich działań w
odniesieniu do Boga, zarówno w
sposób wyraźny, jak i domyślny.

Innym warunkiem modlitwy jest 
zaufanie. Bez pełnego zaufania do
Boga i do Jego miłości nie będzie
możliwa modlitwa, a przynajmniej



modlitwa szczera i zdolna
przezwyciężyć próby i trudności. Nie
chodzi tylko o zaufanie, że zostanie
wysłuchana pewna określona
prośba, ale o pewność, którą się ma
w stosunku do kogoś, o kim wiemy,
że nas miłuje i rozumie, i wobec
którego można w związku z tym
otworzyć bez trwogi własne serce
(por. Katechizm, 2734-2741).

Czasami modlitwa jest dialogiem,
który łatwo płynie, nawet z radością i
pociechą, z głębi duszy; ale innym
razem - być może częściej - potrafi
wymagać determinacji i
zaangażowania. Wówczas może
wkradać się uczucie zniechęcenia,
które prowadzi do myślenia, że czas
spędzony na obcowaniu z Bogiem nie
ma sensu (por. Katechizm, nr 2728).
W takich momentach uwidacznia się
znaczenie innego z przymiotów
modlitwy: wytrwałości. Racją bytu
modlitwy nie jest uzyskiwanie
korzyści ani szukanie satysfakcji,



przyjemności czy pociech, ale
komunia z Bogiem; stąd konieczność
i wartość wytrwałości w modlitwie,
która jest zawsze – bez względu na
to, czy przynosi pociechę i radość czy
nie - żywym spotkaniem z Bogiem
(Por. Katechizm, 2742--2751).

Osobliwą i zasadniczą cechą
modlitwy chrześcijańskiej jest jej 
trynitarny charakter. Jest to owoc
działania Ducha Świętego, który
zasilając i ożywiając wiarę, nadzieję i
miłość, prowadzi do wzrastania w
poczuciu bliskości z Bogiem, aż do
rozpoznania swojej obecności
zarówno na ziemi, gdzie się żyje i
pracuje, jak i w niebie, które dzięki
łasce wypełnia ludzkie serce.
Chrześcijanin żyjący wiarą wie, że
jest zaproszony do obcowania z
aniołami i świętymi, z Maryją, a w
sposób szczególny z Chrystusem,
wcielonym Synem Bożym, w którego
człowieczeństwie dostrzega boskość
swojej osoby. A idąc tą drogą,



chrześcijanin w końcu uznaje
rzeczywistość Boga Ojca i Jego
nieskończonej miłości oraz wchodzi
coraz głębiej w ufną relację z Nim.

Modlitwa chrześcijańska jest więc
wyjątkową modlitwą synowską.
Modlitwą dziecka, które w każdej
chwili - w radości i w smutku, w
pracy i w odpoczynku - zwraca się z
prostotą i szczerością do swojego
Ojca, aby złożyć w Jego ręce troski i
uczucia, których doświadcza we
własnym sercu, z przekonaniem, że
znajdzie w Nim zrozumienie i
akceptację. Co więcej, znajduje w
Nim miłość, dzięki której wszystko
nabiera sensu.

Potrzeba modlitwy chrześcijańskiej

W świetle tego wszystkiego, staje się
jasne, że modlitwa nie jest czymś
opcjonalnym dla życia duchowego,
ale istotną koniecznością, jak
stwierdza Katechizm Kościoła
Katolickiego (2744):



„Modlitwa jest życiową
koniecznością: jeśli nie pozwalamy
prowadzić się Duchowi, popadamy w
niewolę grzechu (Por. Ga 5,16-25).
Jakże Duch Święty może być
«naszym Życiem», jeśli nasze serce
jest od Niego daleko? Nic nie jest tak
ważne jak modlitwa; sprawia ona, że
to co niemożliwe, staje się możliwe,
to, co trudne, staje się łatwe. Jest
niemożliwe, aby grzeszył człowiek,
który się modli (Św. Jan Chryzostom, 
Sermones de Anna, 4, 5: PG 54, 666). 
Kto się modli, z pewnością się zbawia;
kto się nie modli, z pewnością się
potępia (Św. Alfons Liguori, Del gran
mezzo della preghiera)”.

Z tego powodu Katechizm Kościoła
Katolickiego w podtytule pierwszego
rozdziału czwartej części Katechizmu
(części poświęconej modlitwie): 
Objawienie modlitwy. Powszechne
powołanie do modlitwy, używa
wyrażenia „powszechne powołanie
do modlitwy”. Choć to wyrażenie nie



jest jeszcze tak częste, to jednak ściśle
wiąże się z innym, bardziej znanym:
„Powszechne powołanie do świętości
w Kościele”, tytuł piątego rozdziału
Konstytucji dogmatycznej Lumen
gentium Soboru Watykańskiego II.
Wydaje się zatem, że Katechizm
Kościoła Katolickiego, przywołując
nauczanie ostatniego Soboru
Ekumenicznego, chciał w ten sposób
podkreślić potrzebę modlitwy w celu
osiągnięcia świętości
chrześcijańskiej.

Właśnie z tego powodu święci
zawsze podkreślali konieczność
modlitwy, aby mieć życie duchowe i
czynić w nim postępy. Na przykład
św. Teresa od Jezusa napisała: „Przed
chwilą pewien wielki uczony
powiedział mi, że dusze bez
modlitwy są jak ciało ułomne lub
kalekie, które choć ma nogi i ręce,
nie może nimi władać”[1]. A św.
Franciszek Salezy głosił w kazaniu:
„Tylko dzikie bestie się nie modlą,



więc ci, którzy się nie modlą, są do
nich podobni”[2]. Natomiast św.
Josemaría stwierdził: „Święty bez
modlitwy? Nie wierzę w taką
świętość” (Droga, 107).

José Luis Illanes / Manuel Belda

Bibliografia podstawowa

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
2558-2758.

Lektury zalecane

—Kongregacja Nauki Wiary, 
Medytacja chrześcijańska. List
«Orationis Formas». Wprowadzenie i
komentarze, 15-X-1989.

—Katecheza Papieża Benedykta XVI o
modlitwie. Są to teksty katechez,
które papież Benedykt XVI wygłosił
podczas środowych audiencji
generalnych od maja 2011 do
października 2012.



—Katecheza Papieża Franciszka o
Ojcze Nasz. Są to teksty katechez,
które papież Franciszek wygłosił
podczas środowych audiencji
generalnych od grudnia 2018 do
maja 2019.

—Katecheza Papieża Franciszka o
modlitwie. Są to teksty katechez,
które papież Franciszek wygłosił
podczas środowych audiencji
generalnych od maja 2020 do
czerwca 2021.

—Św. Josemaría, Homilie Triumf
Chrystusa w pokorze; Eucharystia,
tajemnica wiary i miłości;
Wniebowstąpienie Pana do nieba;
Wielka Niewiadoma i Przez Maryję ku
Jezusowi, w Chrystus przechodzi,
12-21, 83-94, 117-126, 127-138 i
139-149; Homilie Obcowanie z
Bogiem; Życie modlitwy i Ku
świętości, w Przyjaciele Boga,
142-153, 238-257, 294-316.



[1] Św. Teresa od Jezusa, Twierdza
wewnętrzna. Mieszkanie pierwsze, 1,
6,.

[2] Św. Franciszek Salezy, Œuvres de
Saint François de Sales, Evêque et
Prince de Genève et Docteur de
l’Eglise. Edition complète, Annecy
1892-1964, t. 9, str. 62. Tłumaczenie
jest nasze.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-35-modlitwa-w-zyciu-

chrzescijanskim/ (17-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-35-modlitwa-w-zyciu-chrzescijanskim/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-35-modlitwa-w-zyciu-chrzescijanskim/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-35-modlitwa-w-zyciu-chrzescijanskim/

	Temat 35. Modlitwa w życiu chrześcijańskim

