
opusdei.org

Temat 34. Piąte
przykazanie
Dekalogu

Życie ludzkie jest święte,
dlatego że jest owocem
stwórczego działania Boga i
pozostaje na zawsze w
specjalnym odniesieniu do
Stwórcy.

26-11-2012

1. „Nie zabijaj”

„Życie ludzkie jest święte, ponieważ
od samego początku domaga się
«stwórczego działania Boga» i



pozostaje na zawsze w specjalnym
odniesieniu do Stwórcy, jedynego
swego celu (…). Nikt, w żadnej
sytuacji, nie może rościć sobie prawa
do bezpośredniego niszczenia
niewinnej istoty
ludzkiej” (Katechizm, 2258).

Człowiek jest kimś szczególnym. Jest
jedynym stworzeniem na tym
świecie, które Bóg miłuje dla niego
samego[1]. Jest przeznaczony do
poznania i wiecznego miłowania
Boga, a jego życie jest święte. Został
stworzony na obraz i podobieństwo
Boga (por. Rdz 1, 26-27) i to jest
ostateczną podstawą ludzkiej
godności i przykazania „Nie zabijaj”.

Księga Rodzaju przedstawia
nadużycie przeciwko ludzkiemu
życiu jako konsekwencję grzechu
pierworodnego. Jahwe zawsze jawi
się jako obrońca życia, nawet życia
Kaina po zabójstwie jego brata Abla,
krwi z jego krwi, obrazu każdego



zabójstwa. Nikt nie powinien brać
sprawiedliwości we własne ręce i
nikt nie może uchylić prawa do
dysponowania życiem bliźniego (por.
Rdz 4, 13-15).

Przykazanie to odnosi się do istot
ludzkich. Uprawnione jest
posługiwanie się zwierzętami do
otrzymywania pożywienia, odzieży, i
tak dalej. Bóg umieścił zwierzęta na
ziemi, żeby pozostawały w służbie
człowieka. Stosowność tego, aby ich
nie zabijać i nie maltretować wynika
z nieuporządkowania, które może
wpływać na ludzkie namiętności
albo z obowiązku sprawiedliwości
(jeżeli są własnością kogoś innego)
(por. Katechizm, 2417). Poza tym nie
można zapominać, że człowiek nie
jest „panem” Stworzenia, tylko
zarządcą, a w związku z tym ma
obowiązek poszanowania przyrody i
dbania o nią, gdyż potrzebuje jej dla
swojego własnego istnienia i rozwoju
(por. Katechizm, 2418).



2. Pełnia tego przykazania

„Tak więc najgłębszym wymiarem
Bożego przykazania, chroniącego
życie człowieka, jest wymóg
okazywania czci i miłości każdej
osobie i jej życiu”[2].

Miłosierdzie i przebaczenie są
właściwe Bogu. Natomiast w życiu
dzieci Bożych również musi być
obecne miłosierdzie, które prowadzi
nas do współczucia w naszym sercu z
powodu cudzej nędzy:
„Błogosławieni miłosierni, albowiem
oni miłosierdzia dostąpią” (Mt 5, 7)
[3].

Trzeba również nauczyć się
przebaczać winy (por. Mt 5, 22).
Doznając krzywdy, trzeba się starać
nie rozgniewać ani nie pozwolić,
żeby gniew zaatakował serce. Co
więcej, w Pater noster – modlitwie,
którą Jezus pozostawił nam jako
Modlitwę Pańską – Pan łączy swoje
przebaczenie – odpuszczenie win,



które popełniliśmy – z
odpuszczeniem tym, którzy nas
znieważyli (por. Mt 6, 9-13; Łk 11,
2-4). W tej walce będą nam pomagać:
kontemplacja Męki Naszego Pana,
który nam przebaczył i odkupił nas,
znosząc z miłością i cierpliwością
niesprawiedliwości; rozważanie, że
dla chrześcijanina nikt nie powinien
być obcym ani wrogiem (por. Mt 5,
44-45); myślenie o sądzie, który
następuje po śmierci, a na którym
zostaniemy osądzeni z miłości
bliźniego; przypominanie, że
chrześcijanin powinien zwyciężać
zło dobrem (por. Rz 12, 21) oraz
postrzeganie krzywd jako okazji do
własnego oczyszczenia.

3. Poszanowanie ludzkiego życia

Piąte przykazanie nakazuje nie
zabijać. Potępia również bicie,
ranienie czy robienie jakiejkolwiek
niesprawiedliwej krzywdy na ciele
sobie samemu albo bliźniemu czy to



przez siebie samego, czy to przez
innych, jak również obrażanie kogoś
obraźliwymi słowami albo życzenie
zła. W tym przykazaniu zabrania się
również zadawania śmierci samemu
sobie (samobójstwo).

3.1. Dobrowolne zabójstwo

„Piąte przykazanie zakazuje pod
grzechem ciężkim zabójstwa 
bezpośredniego i zamierzonego.
Zabójca i ci, którzy dobrowolnie
współdziałają w zabójstwie,
popełniają grzech, który woła o
pomstę do nieba (por. Rdz 4,
10)” (Katechizm, 2268)[4].

Encyklika Evangelium vitæ
sformułowała definitywnie i
nieomylnie następującą negatywną
normę: „mocą Chrystusowej władzy
udzielonej Piotrowi i jego
Następcom, w komunii z biskupami
Kościoła Katolickiego, potwierdzam,
że bezpośrednie i umyślne zabójstwo
niewinnej istoty ludzkiej jest zawsze



aktem głęboko niemoralnym.
Doktryna ta, oparta na owym
niepisanym prawie, które każdy
człowiek dzięki światłu rozumu
znajduje we własnym sercu (por. Rz
2, 14-15), jest potwierdzona w Piśmie
Świętym, przekazana przez Tradycję
Kościoła oraz nauczana przez
Magisterium zwyczajne i
powszechne”[5]. I tak zabójstwo,
które bez wyjątku jest poważnie
niemoralne, dotyczy umyślnego
wyboru i kieruje się ku osobie
niewinnej. W związku z tym
uprawniona obrona i kara śmierci
nie są włączone do tego
bezwzględnego sformułowania i są
przedmiotem szczególnego
traktowania[6].

Oddanie życia w ręce człowieka
oznacza władzę dysponowania, która
niesie ze sobą umiejętność
zarządzania nim w charakterze
współpracy z Bogiem. Wymaga to
postawy miłości i służby a nie



arbitralnego panowania. Chodzi nie
o panowanie absolutne, tylko
służebne, będące odzwierciedleniem
jedynego i nieskończonego
panowania Boga[7].

3.2. Aborcja

„Życie ludzkie od chwili poczęcia
powinno być szanowane i chronione
w sposób absolutny” (Katechizm,
2270). Nie jest dopuszczalne żadne
rozróżnienie, nawet oparte na
różnych etapach rozwoju życia. W
sytuacjach konfliktowych decydująca
jest naturalna przynależność do
biologicznego gatunku ludzkiego. W
związku z tym badaniom
biomedycznym nie narzuca się
granic odmiennych od tych, które
ludzka godność ustanawia dla każdej
innej dziedziny ludzkiej działalności.

„Bezpośrednie przerwanie ciąży, to
znaczy zamierzone jako cel czy jako
środek, jest zawsze poważnym
nieładem moralnym, gdyż jest



dobrowolnym zabójstwem niewinnej
istoty ludzkiej”[8]. Określenie jako cel
czy jako środek obejmuje obie
odmiany dobrowolności
bezpośredniej. W tym wypadku ten,
kto działa, chce świadomie zabić, i
dlatego spełnia ten czyn.

„Żadna okoliczność, żaden cel, żadne
prawo na świecie nigdy nie będą
mogły uczynić godziwym aktu, który
sam w sobie jest niegodziwy,
ponieważ sprzeciwia się Prawu
Bożemu, zapisanemu w sercu
każdego człowieka, poznawalnemu
przez sam rozum i głoszonemu przez
Kościół”[9]. Poszanowanie życia
powinno być uznane za granicę, od
której nie jest ważniejsza żadna
indywidualna czy państwowa
działalność. Niezbywalne prawo
każdej niewinnej osoby ludzkiej do
życia jest elementem konstytucyjnym
cywilnego społeczeństwa i jego
prawodawstwa i jako takie powinno
być uznane i szanowane zarówno



przez społeczeństwo, jak i przez
władze polityczne (por. Katechizm,
2273)[10].

W ten sposób możemy stwierdzić, że
„władzy rozkazywania domaga się
porządek duchowy i wywodzi się ona
od Boga. Jeśli więc sprawujący
władzę w państwie wydają prawa,
względnie nakazują coś wbrew temu
porządkowi, a tym samym wbrew
woli Bożej, to ani ustanowione w ten
sposób prawa, ani udzielone
kompetencje nie zobowiązują
obywateli (…). Wtedy w
rzeczywistości kończy się władza, a
zaczyna potworne bezprawie”[11].
Jest tak do tego stopnia, że „ustawy,
które to czynią, nie tylko nie są w
żaden sposób wiążące dla sumienia,
ale stawiają wręcz człowieka wobec 
poważnej i konkretnej powinności
przeciwstawienia się im poprzez
sprzeciw sumienia”[12].



„Ponieważ embrion powinien być
uważany za osobę od chwili
poczęcia, powinno się bronić jego
integralności, troszczyć się o niego i
leczyć go w miarę możliwości jak
każdą inną istotę ludzką” (Katechizm,
2274).

3.3. Eutanazja

„Przez eutanazję w ścisłym i
właściwym sensie należy rozumieć
czyn lub zaniedbanie, które ze swej
natury lub w intencji działającego
powoduje śmierć w celu usunięcia
wszelkiego cierpienia (…). Eutanazja
jest poważnym naruszeniem Prawa
Bożego jako moralnie
niedopuszczalne dobrowolne
zabójstwo osoby ludzkiej (…).
Praktyka eutanazji zawiera —
zależnie od okoliczności — zło
cechujące samobójstwo lub
zabójstwo”[13]. Chodzi o jedną z
konsekwencji, poważnie sprzecznych
z godnością osoby ludzkiej, do



których może doprowadzić
hedonizm i utrata chrześcijańskiego
znaczenia cierpienia.

„Zaprzestanie zabiegów medycznych
kosztownych, ryzykownych,
nadzwyczajnych lub
niewspółmiernych do
spodziewanych rezultatów może być
uprawnione. Jest to odmowa
«uporczywej terapii». Nie zamierza
się w ten sposób zadawać śmierci;
przyjmuje się, że w tym przypadku
nie można jej
przeszkodzić” (Katechizm, 2278)[14].

Natomiast „nawet jeśli śmierć jest
uważana za nieuchronną, zwykłe
zabiegi przysługujące osobie chorej
nie mogą być w sposób uprawniony
przerywane” (Katechizm, 2279)[15].
Sztuczne odżywianie i nawadnianie
są w zasadzie zwykłą opieką należną
każdemu choremu[16].

3.4. Samobójstwo



„Jesteśmy zarządcami, a nie
właścicielami życia, które Bóg nam
powierzył. Nie rozporządzamy
nim” (Katechizm, 2280).
„Samobójstwo zaprzecza
naturalnemu dążeniu istoty ludzkiej
do zachowania i przedłużenia
swojego życia. Pozostaje ono w
głębokiej sprzeczności z należytą
miłością siebie. Jest także zniewagą
miłości bliźniego, ponieważ w sposób
nieuzasadniony zrywa więzy
solidarności ze społecznością
rodzinną, narodową i ludzką, wobec
których mamy zobowiązania.
Samobójstwo sprzeciwia się miłości
Boga żywego” (Katechizm, 2281)[17].

Wybór własnej śmierci dla
ratowania życia innej osoby nie jest
samobójstwem, a może nawet
stanowić akt najwyższej miłości.

3.5. Uprawniona obrona

Zakaz zadawania śmierci nie znosi
prawa do przeszkodzenia, aby



niesprawiedliwy napastnik mógł
wyrządzić komuś krzywdę[18].
Uprawniona obrona może nawet
stanowić poważny obowiązek dla
kogoś, kto jest odpowiedzialny za
życie innej osoby albo za dobro
wspólne (por. Katechizm, 2265).

3.6. Kara śmierci

Obrona dobra wspólnego
społeczeństwa wymaga, żeby ustawić
napastnika w sytuacji, w której nie
będzie mógł szkodzić. Dlatego
uprawniona władza może nakładać
kary proporcjonalne do wagi
przestępstw. Kary te mają na celu
naprawienie nieuporządkowania
wprowadzonego przez winę oraz
ochronę porządku publicznego i
bezpieczeństwa osób i poprawę
winnego (por. Katechizm, 2266). „Aby
osiągnąć wszystkie te cele, wymiar i
jakość kary powinny być dokładnie
rozważone i ocenione, i nie powinny
sięgać do najwyższego wymiaru,



czyli do odebrania życia przestępcy,
poza przypadkami absolutnej
konieczności, to znaczy gdy nie ma
innych sposobów obrony
społeczeństwa (…). Dzisiaj jednak (…)
takie przypadki są bardzo rzadkie, a
być może już nie zdarzają się
wcale”[19].

4. Poszanowanie godności osób

4.1. Poszanowanie duszy bliźniego.
Zgorszenie

My, chrześcijanie, jesteśmy
zobowiązani do dbania o życie i
zdrowie nadprzyrodzone duszy
bliźniego, poza dbaniem o zdrowie
jego ciała.

Zgorszenie jest temu przeciwne:
„Zgorszenie jest postawą lub
zachowaniem, które prowadzi
drugiego człowieka do popełnienia
zła. Ten, kto dopuszcza się
zgorszenia, staje się kusicielem
swego bliźniego (…). Zgorszenie jest



poważnym wykroczeniem, jeśli
uczynkiem lub zaniedbaniem
dobrowolnie doprowadza drugiego
człowieka do poważnego
wykroczenia” (Katechizm, 2284).
Można wywołać zgorszenie
niesprawiedliwymi komentarzami,
wspieraniem niemoralnych
widowisk, książek i czasopism,
podążać za modami sprzecznymi ze
wstydliwością, i tak dalej.

„Zgorszenie nabiera szczególnego
ciężaru ze względu na autorytet tych,
którzy je powodują, lub słabość tych,
którzy go doznają” (Katechizm, 2285):
„Kto by się stał powodem grzechu dla
jednego z tych małych (…), temu
byłoby lepiej kamień młyński
zawiesić u szyi i utopić go w głębi
morza” (Mt 18, 6)[20].

4.2. Poszanowanie zdrowia
fizycznego

Poszanowanie własnego ciała jest
wymaganiem miłości, ponieważ ciało



jest świątynią Ducha Świętego (por. 1
Kor 6, 19; 3, 16nn.; 2 Kor 6, 16) i
jesteśmy odpowiedzialni – w tym, co
zależy od nas – za dbałość o zdrowie
cielesne, które jest środkiem do
służby Bogu i ludziom. Jednak życie
cielesne nie jest wartością
bezwzględną. Moralność
chrześcijańska przeciwstawia się
neopogańskiej koncepcji, która
promuje kult ciała i która może
prowadzić do wypaczenia stosunków
międzyludzkich (por. Katechizm,
2289).

„Cnota umiarkowania uzdalnia do 
unikania wszelkiego rodzaju nadużyć
dotyczących pożywienia, alkoholu,
tytoniu i leków. Ci, którzy w stanie
nietrzeźwym lub na skutek
nadmiernego upodobania do
szybkości zagrażają bezpieczeństwu
drugiego człowieka i swemu
własnemu – na drogach, na morzu
lub w powietrzu – ponoszą poważną
winę” (Katechizm, 2290).



Używanie narkotyków jest ciężką
winą z powodu szkody, jaką stanowi
dla zdrowia i z powodu uciekania od
odpowiedzialności za czyny, które
można wykonywać pod wpływem
narkotyków. Nielegalna produkcja
narkotyków i handel nimi to
niemoralne praktyki (por. Katechizm,
2291).

Badania naukowe nie mogą
legitymizować uczynków, które same
w sobie są sprzeczne z godnością
osób ludzkich i z prawem moralnym.
Żadna ludzka istota nie może być
traktowana jako środek do postępu
nauki (por. Katechizm, 2295).
Dokonują zamachu na tę zasadę
praktyki jak zastępcze sztuczne
zapłodnienie albo wykorzystywanie
embrionów w celach
doświadczalnych.

4.3. Transplantacja organów

Dawstwo organów na przeszczepy
jest godziwe i może być aktem



miłości, jeżeli jest w pełni
dobrowolne i bezpłatne[21] i szanuje
porządek sprawiedliwości i miłości.

„Człowiek może dać tylko coś, czego
może się pozbyć bez poważnego
niebezpieczeństwa lub szkody dla
własnego życia lub tożsamości
osobistej. Musi się to również odbyć
ze sprawiedliwej i proporcjonalnej
przyczyny. Jest oczywiste, że istotne
organy mogą być dawane wyłącznie
po śmierci”[22].

Trzeba, żeby dawca albo jego
przedstawiciele udzielili świadomej
zgody na przeszczep (por. Katechizm,
2296). To dawstwo, „nawet jeżeli jest
godziwe samo w sobie, może stać się
niegodziwe, jeżeli gwałci prawa i
uczucia osób trzecich, którym
przypada opieka nad zwłokami –
przede wszystkim bliskich krewnych.
Mogłoby jednak chodzić nawet o
inne osoby na mocy praw
publicznych lub prywatnych”[23].



4.4. Poszanowanie wolności
fizycznej i integralności cielesnej

Porwania i branie zakładników są
moralnie niegodziwe. Jest to
traktowanie osób jako środków do
osiągnięcia różnych celów przy
niesprawiedliwym pozbawieniu ich
wolności. Również poważnie
sprzeczne ze sprawiedliwością i
miłością są terroryzm i tortury.

„Bezpośrednio zamierzone
amputacje, okaleczenia ciała lub
sterylizacje osób niewinnych są
sprzeczne z prawem moralnym poza
wskazaniami medycznymi o
charakterze ściśle
leczniczym” (Katechizm, 2297). W
związku z tym nie sprzeciwiają się
prawu moralnemu amputacje
wynikające z działania
terapeutycznego niezbędnego dla
dobra ciała traktowanego jako całość
i których nie chce się ani jako celu,



ani jako środka, tylko które się znosi i
toleruje.

4.5. Szacunek dla zmarłych

„Ciała zmarłych powinny być
traktowane z szacunkiem i miłością
wypływającą z wiary i nadziei
zmartwychwstania. Grzebanie
zmarłych jest uczynkiem
miłosierdzia względem ciała (por. Tb
1,16-18); jest uczczeniem dzieci
Bożych, będących świątynią Ducha
Świętego” (Katechizm, 2300). „Kościół
usilnie zaleca zachowanie pobożnego
zwyczaju grzebania ciał zmarłych.
Nie zabrania jednak kremacji, jeśli
nie została wybrana z pobudek
przeciwnych nauce
chrześcijańskiej” (KPK, kan. 1176).

5. Obrona pokoju

„Błogosławieni, którzy wprowadzają
pokój, albowiem oni będą nazwani
synami Bożymi” (Mt 5, 9). Dla ducha
synostwa Bożego jest bycie siewcami



pokoju i radości[24]. „Nie da się
osiągnąć pokoju na ziemi bez obrony
dóbr osoby ludzkiej, swobodnej
wymiany myśli między ludźmi,
poszanowania godności osób i
narodów, wytrwałego dążenia do
braterstwa (…). Jest dziełem
sprawiedliwości (por. Iz 32, 17) i
owocem miłości” (Katechizm, 2304).

„Z powodu zła i niesprawiedliwości,
jakie pociąga za sobą wszelka wojna,
Kościół usilnie wzywa wszystkich do
modlitwy i działania, by dobroć Boża
uwolniła nas od odwiecznego
zniewolenia przez wojnę (por. Sobór
Watykański II, konst. duszp. 
Gaudium et spes 81)” (Katechizm,
2307).

Istnieje „uprawniona obrona z
użyciem siły militarnej”. Jednak
„powaga takiej decyzji jest
podporządkowana ścisłym
warunkom uprawnienia
moralnego” (Katechizm, 2309)[25].



„Niesprawiedliwości, nadmierne
nierówności w porządku
gospodarczym lub społecznym,
zazdrość, podejrzliwość i pycha,
które szkodliwie szerzą się między
ludźmi i narodami, wciąż zagrażają
pokojowi i powodują wojny.
Wszystko, co czyni się, by
zlikwidować te nieporządki,
przyczynia się do budowania pokoju
i unikania wojny” (Katechizm, 2317).

„Kochaj swoją ojczyznę: patriotyzm
jest cnotą chrześcijańską. Ale jeżeli
patriotyzm zamienia się w taki
rodzaj nacjonalizmu, który prowadzi
do patrzenia z obojętnością, z
pogardą — bez chrześcijańskiej
miłości ani sprawiedliwości — na
inne narody, jest grzechem”[26].

Pau Agulles Simó

Bibliografia podstawowa

Katechizm Kościoła Katolickiego,
2258-2330



Jan Paweł II, encyklika Evangelium
vitæ z 25 marca 1995 r., rozdział III

Lektury zalecane

L. Ciccone, La vita umana, Ares,
Mediolan 2000

L. Melina, Corso di Bioetica. Il
Vangelo della Vita, Piemme, Casale
Monferrato 1996

--------------------------------------

[1] Por. II Sobór Watykański,
konstytucja duszpasterska Gaudium
et spes, 24.

[2] Jan Paweł II, encyklika 
Evangelium vitæ z 25 marca 1995 r.,
41.

[3] „Uczynkami miłosierdzia są dzieła
miłości, przez które przychodzimy z
pomocą naszemu bliźniemu w
potrzebach jego ciała i
duszy” (Katechizm, 2447).



[4] „Zakazuje także podejmowania
jakichkolwiek działań z intencją
spowodowania pośrednio śmierci
osoby. Prawo moralne zakazuje
narażania kogoś bez ważnego
powodu na śmiertelne ryzyko oraz
odmówienia pomocy osobie będącej
w niebezpieczeństwie” (Katechizm,
2269).

[5] Jan Paweł II, Evangelium vitæ, 57.

[6] Por. ibidem, 55-56.

[7] Por. ibidem, 52.

[8] Ibidem, 62.

[9] Ibidem, 62. Powaga zbrodni
aborcji jest tak wielka, że Kościół
karze to przestępstwo kanoniczną
karą ekskomuniki latæ sententiæ
(por. Katechizm, 2272).

[10] „Owe prawa człowieka nie
zależą ani od poszczególnych
jednostek, ani od rodziców, ani nie są



przywilejem pochodzącym od
społeczeństwa lub państwa. Tkwią
one w naturze ludzkiej i są ściśle
związane z osobą na mocy aktu
stwórczego, od którego osoba bierze
swój początek (…). W momencie,
kiedy jakieś prawo pozytywne
pozbawia obrony pewną kategorię
istot ludzkich, których ze swej natury
powinno bronić, państwo przez to
samo neguje równość wszystkich
wobec prawa. Gdy państwo nie
używa swej władzy w służbie praw
każdego obywatela, a w
szczególności tego, który jest
najsłabszy, zagrożone są fundamenty
praworządności
państwa” (Kongregacja Nauki Wiary,
instrukcja Donum vitæ z 22 lutego
1987 r., 3).„Ileż to zbrodni popełnia
się w imię sprawiedliwości! —
Gdybyś był sprzedawcą broni palnej,
i gdyby ktoś dawał ci ustaloną cenę
za broń, którą chciałby zabić twoją
matkę, czy byś mu ją sprzedał?...
Dlaczego, czyż nie chciał zapłacić



według słusznej ceny?...—
Profesorze, dziennikarzu, polityku,
dyplomato zastanówcie się nad
tym” (Św. Josemaría Escrivá, Droga,
400).

[11] Jan XXIII, encyklika Pacem in
terris z 11 kwietnia 1963 r., 51.

[12] Jan Paweł II, Evangelium vitæ,
73.

[13] Jan Paweł II, Evangelium vitæ,
65.

[14] „Decyzje powinny być podjęte
przez pacjenta, jeśli ma do tego
kompetencje i jest do tego zdolny; w
przeciwnym razie – przez osoby
uprawnione, zawsze z
poszanowaniem rozumnej woli i
słusznych interesów
pacjenta” (Katechizm, 2278).

[15] „Stosowanie środków
przeciwbólowych, by ulżyć
cierpieniom umierającego, nawet za



cenę skrócenia jego życia, może być
moralnie zgodne z ludzką godnością,
jeżeli śmierć nie jest zamierzona ani
jako cel, ani jako środek, lecz jedynie
przewidywana i tolerowana jako
nieunikniona. Opieka paliatywna
stanowi pierwszorzędną postać
bezinteresownej miłości. Z tego
tytułu powinna być
popierana” (Katechizm, 2279).

[16] Por. Jan Paweł II, Przemówienie
do uczestników Międzynarodowego
Kongresu „Zabiegi podtrzymujące
życie a stan wegetatywny. Rozwój
naukowy a dylematy etyczne” z 20
marca 2004 r., 4; por. również
Papieska Rada ds. Duszpasterstwa
Służby Zdrowia, Karta Pracowników
Służby Zdrowia, 120; Kongregacja
Nauki Wiary, Odpowiedzi na pytania
dotyczące sztucznego odżywiania i
nawadniania (Konferencji Episkopatu
Stanów Zjednoczonych) z 1 sierpnia
2007 r.



[17] Niemniej jednak, „nie powinno
się tracić nadziei dotyczącej
wiecznego zbawienia osób, które
odebrały sobie życie. Bóg, w sobie
wiadomy sposób, może dać im
możliwość zbawiennego żalu. Kościół
modli się za ludzi, którzy odebrali
sobie życie” (Katechizm, 2283).

[18] „Miłość samego siebie pozostaje
podstawową zasadą moralności. Jest
zatem uprawnione domaganie się
przestrzegania własnego prawa do
życia. Kto broni swojego życia, nie
jest winny zabójstwa, nawet jeśli jest
zmuszony zadać swemu
napastnikowi śmiertelny
cios” (Katechizm, 2264; por. Jan
Paweł II, Evangelium vitæ, 55). W tym
wypadku zabójstwo napastnika nie
stanowi bezpośredniego przedmiotu
woli tego, kto się broni, ale moralny
cel polega na usunięciu
bezpośredniego zagrożenia własnego
życia.



[19] Jan Paweł II, Evangelium vitæ,
56. Por. Katechizm, 2267.

[20] „W ten sposób winni zgorszenia
są ci, którzy ustanawiają prawa lub
struktury społeczne prowadzące do
degradacji obyczajów i rozkładu
życia religijnego lub do „warunków
społecznych, które, w sposób
zamierzony czy nie, utrudniają albo
praktycznie uniemożliwiają życie
chrześcijańskie, zgodne z
przykazaniami” (Pius XII,
Przemówienie (1 czerwca
1941)” (Katechizm, 2286).

[21] Por. Jan Paweł II, Przemówienie z
22 czerwca 1992 r.; Katechizm, 2301.

[22] Ibidem, 4.

[23] Pius XII, Przemówienie Do
Włoskiego Stowarzyszenia Dawców
Rogówki z 14 maja 1956 r.

[24] Por. Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, 124.



[25] „Potrzeba jednocześnie w tym
przypadku: – aby szkoda wyrządzana
przez napastnika narodowi lub
wspólnocie narodów była
długotrwała, poważna i
niezaprzeczalna; – aby wszystkie
pozostałe środki zmierzające do
położenia jej kresu okazały się
nierealne lub nieskuteczne; – aby
były uzasadnione warunki
powodzenia; – aby użycie broni nie
pociągnęło za sobą jeszcze
poważniejszego zła i zamętu niż zło,
które należy usunąć. W ocenie tego
warunku należy uwzględnić potęgę
współczesnych środków niszczenia.
Są to elementy tradycyjnie
wymieniane w teorii tzw. wojny
sprawiedliwej.Ocena warunków
uprawnienia moralnego należy do
roztropnego osądu tych, którzy
ponoszą odpowiedzialność za dobro
wspólne” (Katechizm, 2309). Poza
tym „istnieje moralny obowiązek
stawiania oporu rozkazom, które
nakazują ludobójstwo” (Katechizm,



2313).Wyścig zbrojeń „nie tylko nie
eliminuje przyczyn wojny, ale może
je jeszcze nasilić. Wydawanie
ogromnych sum na produkcję ciągle
nowych rodzajów broni
uniemożliwia przyjście z pomocą
głodującej ludności, hamuje rozwój
narodów” (Katechizm, 2315). Wyścig
zbrojeń „stanowi najgroźniejszą
plagę ludzkości, a równocześnie
nieznośną krzywdę dla ubogich” (II
Sobór Watykański, konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 81).
Władze mają prawo i obowiązek
regulowania produkcji broni i
handlu bronią (por. Katechizm,
2316).

[26] Św. Josemaría Escrivá, Bruzda,
315. Por. Św. Josemaría Escrivá, 
Kuźnia, 879; Droga, 525.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-34-piate-przykazanie-

dekalogu/ (14-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-34-piate-przykazanie-dekalogu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-34-piate-przykazanie-dekalogu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-34-piate-przykazanie-dekalogu/

	Temat 34. Piąte przykazanie Dekalogu

