
opusdei.org

Temat 34. Dziewiąte i
dziesiąte
przykazanie

Dziewiąte i dziesiąte
przykazanie odnosi się do
wewnętrznych aktów
odpowiadających grzechom
przeciwko szóstemu i
siódmemu przykazaniu.
Grzechy wewnętrzne mogą
wykrzywiać sumienie. Walka z
grzechami wewnętrznymi jest
częścią chrześcijańskiego
dążenia do kochania całym
sercem, całym umysłem i ze
wszystkich sił. Czystość serca
oznacza posiadanie świętego
sposobu odczuwania.



16-12-2022

„Nie będziesz pożądał żony swojego
bliźniego. Nie będziesz pragnął domu
swojego bliźniego ani jego pola, ani
jego niewolnika, ani jego niewolnicy,
ani jego wołu, ani jego osła, ani
żadnej rzeczy, która należy do
twojego bliźniego” (Pwt 5, 21).

„Każdy, kto pożądliwie patrzy na
kobietę, już się w swoim sercu
dopuścił z nią cudzołóstwa” (Mt 5,
28).

Uświęcać świat wewnętrzny

Słowa Jezusa w odpowiedzi na
pytanie o to, co jest najważniejsze w
Prawie, pokazują, że życie moralne
nie sprowadza się do kilku
zewnętrznych aktów, ale jest czymś
głębszym: „Będziesz miłował Pana,
Boga swego, całym swoim sercem i



całą swoją duszą, i całym swoim
duchem, i całą swoją mocą” (Mk 12,
30). Świętość, która jest zawsze
darem Bożym, nie polega bowiem na
życiu bez grzechów ciężkich, ale na
życiu pełnym Bożej miłości; miłości,
która wymaga wewnętrznego ładu i
harmonii, nieosiągalnych dla
człowieka bez udziału łaski, ale
dostrzegalnych u ludzi świętych.
Jednocześnie odpowiedź na ten dar
Boży jest w naszym zasięgu; tak
wielu naszych braci i sióstr w wierze
potrafiło sprawić, że ta łaska
przyniosła owoce dzięki ich
osobistym wysiłkom: „Panie,
przekazałeś mi pięć talentów, oto
drugie pięć talentów zyskałem” (Mt
25,20).

Ten wewnętrzny ład i harmonię
nazywamy „czystością serca”, którą
Jezus wychwala w Kazaniu na Górze,
a która pozwala nam także na
szczególne otwarcie się na bliźniego:
„Tą drogą wchodzimy w relację z



bliźnim, która ze względu na miłość,
okazywaną przez Boga w Jezusie
Chrystusie, jest powołaniem do
piękna wierności, wielkoduszności i
autentyczności. Lecz aby żyć w ten
sposób — to znaczy pięknem
wierności, wielkoduszności i
autentyczności — potrzebujemy
nowego serca, napełnionego Duchem
Świętym […]. Poprzez dar nowych
pragnień (por. Rz 8, 6) [...] Pragnienie
zgodnie z Duchem, pragnienie w
rytmie Ducha, pragnienie z
towarzyszeniem muzyki Ducha (…)
Tym właśnie jest Dekalog dla nas,
chrześcijan: kontemplowaniem
Chrystusa, byśmy otworzyli się na
przyjęcie Jego serca, by przyjąć Jego
pragnienia, by przyjąć Jego Ducha
Świętego” [1].

Troska o osoby i dobra materialne
jest dobra sama w sobie, ale wymaga
porządku uwzględniającego
całościowe dobro osoby, które dla
chrześcijanina konkretyzuje się w tej



miłości Boga, która obejmuje całą
osobę: jej rozum, serce i resztę
zdolności. Dobra materialne, choć
niezbędne jako środki do życia, nie
są w stanie zaspokoić dążenia do
nieskończoności obecnego w ludzkim
sercu, które jest stworzone dla Boga i
które nie zadowala się dobrobytem
materialnym. Ten dobrobyt, gdy nie
jest zintegrowany z życiem według
Ducha Świętego, często przytępia
umysł i serce oraz utrudnia
prawdziwą miłość do bliźnich i
rozpoznawanie ich potrzeb.

Grzechy wewnętrzne

Dziewiąte i dziesiąte przykazanie
odnosi się do aktów wewnętrznych
odpowiadających grzechom
przeciwko szóstemu i siódmemu
przykazaniu, które tradycja moralna
klasyfikuje jako grzechy
wewnętrzne. W pozytywnym sensie
nakazują żyć czystością (dziewiąty) i
wyrzeczeniem się dóbr materialnych



(dziesiąty) w myślach i pragnieniach,
zgodnie ze słowami Pana:
„Błogosławieni czystego serca,
albowiem oni Boga oglądać będą” i
„Błogosławieni ubodzy w duchu,
albowiem do nich należy królestwo
niebieskie” (Mt 5, 3.8).

Na początku należałoby poruszyć
kwestię tego, czy jest sens mówić o
grzechach wewnętrznych; innymi
słowy, dlaczego klasyfikuje się
negatywnie działania rozumu i woli,
które nie mają odbicia w
zewnętrznych negatywnych
działaniach?

Odpowiedź nie jest oczywista,
bowiem w podanych nam w Nowym
Testamencie wykazach grzechów
znajdujemy głównie czyny
zewnętrzne (cudzołóstwo, nierząd,
zabójstwo, bałwochwalstwo, czary,
kłótnie, gniew itp.) Jednak w tych
samych spisach można zauważyć
również pewne akty wewnętrzne



(zazdrość, pożądliwość, chciwość)
wymienione jako grzechy[2].

Sam Jezus tłumaczy, że to z serca
człowieka pochodzą „złe myśli,
zabójstwa, cudzołóstwa, czyny
nierządne, kradzieże, fałszywe
świadectwa, przekleństwa” (Mt 15,
19). Natomiast w szczególnej
dziedzinie czystości naucza, że
„każdy, kto pożądliwie patrzy na
kobietę, już się w swoim sercu
dopuścił z nią cudzołóstwa” (Mt 5,
28). Z tych tekstów wypływa ważna
uwaga dla moralności, gdyż
pozwalają one zrozumieć, że źródło
ludzkich czynów, a więc dobra lub
zła osoby, znajduje się w
pragnieniach serca, w tym, czego
człowiek „pragnie” i co wybiera. Zło
morderstwa, cudzołóstwa, kradzieży
nie tkwi przede wszystkim w
fizycznych aspektach czynu, ani w
jego konsekwencjach (które również
odgrywają ważną rolę), ale w woli (w
sercu) mordercy, cudzołożnika,



złodzieja, który decydując się na ten
konkretny czyn, wyraża pragnienie
swojej woli: decyduje się na kierunek
sprzeczny z miłością bliźniego, a
więc również z miłością Boga.

Wola zawsze kieruje się ku temu, co
postrzega jako dobro, ale czasem jest
to dobro pozorne, coś, co tu i teraz
nie może być podporządkowane
dobru osoby jako całości. Złodziej
pragnie czegoś, co uważa za dobro,
ale fakt, że przedmiot ten należy do
innej osoby, sprawia, że wybór
zabrania tego przedmiotu dla siebie
nie może być uporządkowany pod
kątem jego dobra jako osoby, czy też,
inaczej mówiąc, pod kątem
ostatecznego celu jego życia. W tym
sensie akt zewnętrzny nie jest
konieczny do osądzenia woli w
sensie negatywnym. Ten, kto
decyduje się na kradzież jakiegoś
przedmiotu, nawet jeśli później z
powodu nieprzewidzianego
zdarzenia nie może tego zrobić, 



postąpił źle. Dokonał wewnętrznego
dobrowolnego aktu przeciwko cnocie
sprawiedliwości.

Dobro i zło osoby określone są w
woli, dlatego, najściślej mówiąc,
powinniśmy używać tych kategorii w
odniesieniu do pragnień (chcianych,
przyjętych), a nie do myśli. Mówiąc o
rozumie używamy innych kategorii,
takich jak prawda i fałsz. Kiedy
dziewiąte przykazanie zabrania
„nieczystych myśli”, nie odnosi się do
obrazów, ani do samej myśli, ale do
poruszenia woli, która godzi się na
nieuporządkowaną przyjemność,
jaką wywołuje w niej pewien obraz
(wewnętrzny lub zewnętrzny)[3].

Grzechy wewnętrzne można
podzielić na:

– złe myśli: są to wyobrażenia o
grzesznym czynie bez zamiaru
zrealizowania go. Może stać się
grzechem śmiertelnym, jeżeli
dotyczy ciężkiej materii i poszukuje



się go albo przyzwala się na
rozkoszowanie nim;

– złe pragnienie (desiderium): ogólne
wewnętrzne pragnienie grzesznego
uczynku, w którym człowiek
znajduje upodobanie. Nie jest ono
zbieżne z zamiarem dokonania go
(co oznacza zawsze skuteczną wolę),
chociaż w niemałej liczbie
przypadków uczynek ten zostałby
popełniony, gdyby nie istniały pewne
powody powstrzymujące człowieka
(takie jak konsekwencje czynu,
trudność dokonania go, i tak dalej);

–grzeszna radość: to rozmyślne
zadowolenie ze złego uczynku już
dokonanego przez samego siebie
albo przez innych. W pewien sposób
odnawia grzech w duszy.

Grzechy wewnętrzne są same w
sobie mniej poważne niż
odpowiadające im grzechy
zewnętrzne, ponieważ czyn
zewnętrzny manifestuje na ogół



intensywniejsze pragnienie. W
rzeczywistości jednak są one bardzo
szkodliwe, zwłaszcza dla ludzi,
którzy szukają obcowania i przyjaźni
z Bogiem, ponieważ:

—popełnia się je z większą łatwością,
wystarcza bowiem samo
przyzwolenie woli; a pokusy mogą
być częstsze;

—zwraca się na nie mniejszą uwagę,
gdyż czasem przez niewiedzę, a
czasem przez pewien współudział
namiętności, nie są uznawane za
grzechy, przynajmniej powszednie,
jeśli przyzwolenie było niedoskonałe.

Grzechy wewnętrzne mogą
zniekształcać sumienie, np. gdy ktoś
przyznaje się do wewnętrznego
grzechu powszedniego rutynowo lub
z pewną częstotliwością, mimo że
chce uniknąć grzechu śmiertelnego.
To zniekształcenie może prowadzić
do przejawów drażliwości, braku
miłości, ducha krytycznego,



ustępowania przed częstymi
pokusami bez wytrwałej walki z nimi
itp.[4]. W niektórych przypadkach
może nawet prowadzić do niechęci
uznania wewnętrznych grzechów,
maskując je uzasadnionymi racjami,
które w końcu coraz bardziej mącą
sumienie. W konsekwencji łatwo
rośnie miłość własna, pojawiają się
zmartwienia, pokora i szczera
skrucha stają się bardziej kosztowne
i można pozostać w stanie letniości.

Walka z grzechami wewnętrznymi,
czyli kształtowanie w sobie moralnej
subtelności i równowagi, nie ma nic
wspólnego ze skrupułami, które są
wyolbrzymieniem wewnętrznej
wrażliwości i mogą stać się
prawdziwym zaburzeniem
psychicznym.

Walka z grzechami wewnętrznymi
jest częścią chrześcijańskiego
zobowiązania do kochania całym



sercem, całym umysłem i ze
wszystkich sił. Pomagają nam w tym:

– częste przystępowanie do
sakramentów – które dają nam łaskę
albo pomnażają ją w nas i
uzdrawiają nas z naszych
codziennych utrapień;

– modlitwa, umartwienie i praca – w
szczerym poszukiwaniu Boga;

– pokora – która pozwala nam uznać
nasze braki, bez ulegania rozpaczy z
powodu naszych błędów – oraz
zaufanie do Boga, świadomość, że
jest On gotów zawsze nam
przebaczyć;

– ćwiczenie się w szczerości wobec
Boga, wobec nas samych i w
kierownictwie duchowym, w
starannej dbałości o rachunek
sumienia.

Czystość serca



Te dwa przykazania, rozpatrywane
w szerokim ujęciu, uwzględniają
wewnętrzne mechanizmy, które leżą
u podstaw każdego grzechu. W
sensie pozytywnym przykazania te
wzywają do działania z właściwą
intencją, z czystym sercem. Mają one
zatem ogromne znaczenie, gdyż nie
poprzestają na zewnętrznym
rozpatrywaniu uczynków, ale
rozważają źródło, z którego te
uczynki wynikają.

Ta wewnętrzna dynamika ma
fundamentalne znaczenie w
chrześcijańskim życiu moralnym,
gdzie dary Ducha Świętego i cnoty
przez niego wlane są kształtowane
przez szczególną dyspozycję osoby
ludzkiej. W tym sensie istotne
znaczenie mają cnoty moralne, które
są usposobieniem woli i innych
pragnień do czynienia dobra. Biorąc
pod uwagę te elementy, można
odrzucić pewną karykaturę życia
moralnego jako walki o unikanie



grzechu, odkrywając ogromną
pozytywną panoramę wysiłku
wzrastania w cnocie (oczyszczania
serca) w ludzkiej egzystencji, a w
szczególności w egzystencji
chrześcijanina.

Przykazania te odnoszą się zwłaszcza
do grzechów wewnętrznych
przeciwko cnotom czystości i
sprawiedliwości, co dobrze oddaje
tekst Pisma Świętego, który
wymienia „trzy rodzaje pożądania,
czyli pożądliwości: pożądliwość ciała,
pożądliwość oczu i pychę życia (por.
1 J 2, 16)” (Katechizm, 2514).

Każdy człowiek odkrywa w sobie
pewne nieuporządkowane
skłonności, które tradycja moralna
nazwała pożądliwościami.
Katechizm wyjaśnia to mówiąc o
„buncie «ciała» wobec «ducha».
Pożądanie jest konsekwencją
nieposłuszeństwa grzechu
pierworodnego” (Katechizm, 2515).



Po grzechu pierworodnym nikt nie
jest wolny od pożądań, z wyjątkiem
Pana Naszego Jezusa Chrystusa i
Najświętszej Dziewicy.

Chociaż pożądliwość sama w sobie
nie jest grzechem, to jednak skłania
do grzechu i wywołuje go, gdy nie
poddaje się rozumowi oświeconemu
przez wiarę i wspomaganemu przez
łaskę. Jeśli zapomni się o istnieniu
pożądliwości, łatwo jest pomyśleć, że
wszystkie doświadczane gwałtowne
pragnienia „są naturalne” i że nie ma
nic złego w uleganiu im. Wielu ma
świadomość, że to fałszywe
założenie, gdy weźmiemy pod
uwagę, co dzieje się np. z impulsem
popychającym do przemocy, który
jest uznawany za coś negatywnego,
czego należy unikać. Jeśli chodzi o
czystość, uznanie, że „naturalne”
bodźce są niewłaściwe nie
przychodzi już tak łatwo. Dziewiąte
przykazanie pomaga nam zrozumieć,
że tak nie jest i że pożądliwość



skrzywiła naturę; a zatem to, co jest
przeżywane jako naturalne, jest
często konsekwencją grzechu i
wymaga opanowania. To samo
można powiedzieć o
nieumiarkowanym pożądaniu
bogactwa, czy też chciwości, do
których odnosi się dziesiąte
przykazanie.

Istotne jest, aby rozpoznawać to
nieuporządkowanie spowodowane w
nas przez grzech pierworodny i
przez nasze grzechy uczynkowe,
zważywszy że taka wiedza:

– pobudza nas do modlitwy: tylko Bóg
odpuszcza nam grzech pierworodny,
który dał początek pożądliwości i tak
samo tylko z Jego pomocą zdołamy
przezwyciężyć tę nieuporządkowaną
skłonność; łaska Boga uzdrawia
naszą naturę z ran grzechu (a także
wznosi ją do porządku
nadprzyrodzonego);



– uczy nas miłować całe stworzenie,
ponieważ ukazało się dobre
wychodząc z rąk Boga; to nasze
nieuporządkowane pragnienia
sprawiają, że można czynić zły
użytek ze stworzonych dóbr.

Walka o czyste i uwolnione serce

Czystość serca oznacza odczuwanie
w święty sposób. Z Bożą pomocą i
dzięki osobistemu wysiłkowi
człowiek przybliża się coraz bardziej
do „czystości serca”: czystości „myśli”
i pragnień. To oczyszczenie lub
czystość serca jest metaforą
wzrastającej wolności serca do
miłości.

Odnośnie dziewiątego przykazania,
chrześcijanin osiąga tę czystość
dzięki łasce Bożej oraz dzięki cnocie i
darowi czystości, czystości intencji,
czystości spojrzenia i modlitwie[5].

Czystość spojrzenia nie ogranicza się
do odrzucenia oglądania obrazów



wyraźnie nieodpowiednich, ale
wymaga oczyszczenia sposobu
korzystania z naszych zmysłów
zewnętrznych, co skłania do
patrzenia na świat i innych ludzi za
pomocą spojrzenia
nadprzyrodzonego. Jest to
pozytywna walka, która pozwala
człowiekowi odkryć prawdziwe
piękno całego stworzenia, a w sposób
szczególny piękno tych, którzy zostali
ukształtowani na obraz i
podobieństwo Boga[6].

„Czystość domaga się wstydliwości.
Jest ona integralną częścią
umiarkowania. Wstydliwość chroni
intymność osoby. Polega ona na
odmowie odsłaniania tego, co
powinno pozostać zakryte.
Wstydliwość jest związana z
czystością, świadczy o jej
delikatności. Kieruje ona
spojrzeniami i gestami, które
odpowiadają godności osób i



godności ich
zjednoczenia” (Katechizm, 2521).

Jeśli chodzi o dobra materialne,
dzisiejsze społeczeństwo zachęca do
konsumpcjonizmu i samouwielbienia
z taką siłą, że zagraża to nawet
stabilności rodziny. Wielu ludzi zbyt
późno uświadamia sobie, że
skoncentrowali swoje życie na
wykonywanym zawodzie, na
zdobywaniu pieniędzy i pozycji, a
zaniedbali inne, ważniejsze aspekty
swojej egzystencji: relację z Bogiem i
rodzinę.

Przesadna waga, jaką przywiązuje
się dzisiaj do dobrobytu
materialnego ponad wieloma innymi
wartościami, nie jest oznaką postępu
ludzkiego. Oznacza pomniejszenie i
poniżenie człowieka, którego
godność opiera się na byciu
stworzeniem duchowym powołanym
do życia wiecznego jako dziecko Boże
(por. Łk 12, 19-20).



„Dziesiąte przykazanie żąda
usunięcia zazdrości z serca
ludzkiego” (Katechizm, 2538).
Zazdrość jest wadą główną. To
przejaw „smutku doznawanego z
powodu dobra drugiego
człowieka” (Katechizm, 2539). Z
zazdrości może wynikać wiele
innych grzechów: nienawiść,
obgadywanie, oszczerstwo,
nieposłuszeństwo itp. Zazdrość jest
odrzuceniem miłości. Aby z nią
walczyć musimy żyć cnotą
życzliwości, która prowadzi nas do
pragnienia dobra innych ludzi jako
przejawu naszej miłości do nich. W
tej walce pomaga nam również cnota
pokory, bo nie wolno nam
zapominać, że zazdrość często
pochodzi z pychy (Por. Katechizm,
2540).

Aby móc kochać całym sercem i ze
wszystkich sił, potrzebny jest ład
wewnętrzny, który zapewnia łaska i
cnoty, a który nie pozostaje zwykłą



abstynencją, która co najwyżej unika
najcięższych grzechów, ale osiąga tę
pełną pokoju harmonię, jaką mają
ludzie święci.

Pablo Requena

Bibliografia podstawowa

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
2514-2557.

Polecane lektury

—Św. Josemaría, Homilia Albowiem
Boga oglądać będą, w Przyjaciele
Boga, 175-189; Homilia Oderwanie
się, w Przyjaciele Boga, 110-126.

[1] Franciszek, Audiencja, 28-11-2018.

[2] Por. Ga 5,19-21; Rz 1,29-31; Kol 3,5.
Św. Paweł, po dokonaniu wezwania
do powstrzymania się od nierządu,
pisze: „aby każdy umiał utrzymywać
ciało własne w świętości i we czci, a
nie w pożądliwej namiętności, jak to
czynią nie znający Boga poganie (…).



Nie powołał nas Bóg do nieczystości,
ale do świętości” (1 Tes 4, 3-7).
Podkreśla zatem znaczenie uczuć,
które są początkiem działań, i
ukazuje konieczność ich
oczyszczenia dla świętości.

[3] Dzięki temu łatwo zrozumieć
różnicę między "odczuwaniem" a
"przyzwoleniem", które odnosi się do
pewnej namiętności lub poruszenia
wrażliwości. Dopiero gdy ktoś zgadza
się z wolą, można mówić o grzechu
(jeśli materia była grzeszna).

[4] „Nurzasz się w pokusach, narażasz
się na niebezpieczeństwo, igrasz ze
spojrzeniem i wyobraźnią, pleciesz
o... głupstwach. — A potem lękasz
się, że nachodzą cię wątpliwości,
skrupuły, zamęt, smutek i
zniechęcenie.— Musisz przyznać, że
jesteś mało konsekwentny” (Św.
Josemaría, Bruzda, 132).

[5] „Za pomocą łaski Bożej osiąga to
oczyszczenie: przez cnotę i dar



czystości, ponieważ czystość pozwala
miłować sercem prawym i
niepodzielnym; przez czystość
intencji, która polega na dążeniu do
prawdziwego celu człowieka;
ochrzczony stara się z prostotą
rozpoznawać wolę Bożą i pełnić ją
we wszystkim (por. Rz 12, 2; Kol 1,
10); przez czystość spojrzenia,
zewnętrznego i wewnętrznego; przez
czuwanie nad uczuciami i
wyobraźnią, przez odrzucenie
jakiegokolwiek upodobania w
myślach nieczystych, które skłaniają
do odejścia z drogi Bożych
przykazań: «Widok roznamiętnia
głupich» (Mdr 15, 5); przez 
modlitwę” (Katechizm, 2520).

[6] „Oczy! Przez nie przenika do duszy
wiele niegodziwości. — Ileż to złych
doświadczeń jak w przypadku
Dawida!... — Gdy będziecie strzegli
swego wzroku, skutecznie
zapewnicie ochronę swego
serca” (Św. Josemaría Escrivá, Droga,



183). „Boże mój! We wszystkim, co
widzę znajduję urok i piękno: stale
będę pilnował swego wzroku, w imię
Miłości” (Św. Josemaría Escrivá, 
Kuźnia, 415).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-34-dziewiate-i-dziesiate-
przykazanie/ (27-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-34-dziewiate-i-dziesiate-przykazanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-34-dziewiate-i-dziesiate-przykazanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-34-dziewiate-i-dziesiate-przykazanie/

	Temat 34. Dziewiąte i dziesiąte przykazanie

