
opusdei.org

Temat 33. Siódme i
ósme przykazanie

Życie chrześcijańskie stara się
uporządkować dobra tego
świata ku Bogu i miłości
braterskiej. Ważne jest zarówno
umiarkowanie w ich używaniu
i posiadaniu, jak i
sprawiedliwość, która
zabezpiecza prawa bliźniego.
Do tych dwóch cnót należy
dodać solidarność. Ósme
przykazanie zabrania
przeinaczania prawdy w
relacjach z bliźnimi.
Chrześcijanie mają obowiązek
dawać świadectwo o Prawdzie,
którą jest Chrystus i uznawać
Go przed ludźmi.



17-12-2022

„Siódme przykazanie zabrania
zabierania lub zatrzymywania
niesłusznie dobra bliźniego i
wyrządzania bliźniemu krzywdy w
jakikolwiek sposób dotyczącej jego
dóbr. Nakazuje sprawiedliwość i
miłość w zarządzaniu dobrami
materialnymi i owocami pracy
ludzkiej. Z uwagi na wspólne dobro
wymaga ono powszechnego
poszanowania przeznaczenia dóbr i
prawa do własności prywatnej. Życie
chrześcijańskie stara się dobra tego
świata ukierunkować na Boga i
miłość braterską” (Katechizm, 2401).

Bóg powierzył ziemię człowiekowi,
aby ją uprawiał i korzystał z jej
owoców. Jest to dar, którym Bóg
obdarza wszystkich ludzi, dlatego
„posiadanie dóbr jest uprawnione, by
zagwarantować wolność i godność



osób oraz pomóc każdemu w
zaspokojeniu jego podstawowych
potrzeb, a także potrzeb tych, za
których ponosi on
odpowiedzialność” (Katechizm,
2402). Nie jest to sprzeczne z prawem
do własności prywatnej, ale - jak
uczy Sobór Watykański II - musi ona
nieść pożytek najbardziej
potrzebującym (Gaudium et spes, 69,
1). Kościół odrzucił zarówno te
ideologie totalitarne, które dążą do
zniesienia własności prywatnej, jak i
ten „brutalny” i indywidualistyczny
kapitalizm, który dąży do
zmonopolizowania większości
środków produkcji w rękach
nielicznych, pozostawiając wielu
ludzi w bardzo niepewnej sytuacji.

Korzystanie z dóbr: umiarkowanie,
sprawiedliwość i solidarność

W odniesieniu do korzystania ze
stworzonych środków ważne jest
zarówno umiarkowanie, polegające



na rozsądnym używaniu i
posiadaniu dóbr, jak i
sprawiedliwość, która pozwala
zabezpieczenie prawa bliźniego. Do
tych dwóch cnót należy dodać
solidarność (por. Katechizm, 2407).

Częścią cnoty umiarkowania jest
cnota ubóstwa, która nie polega na 
nieposiadaniu, ale na nie
przywiązywaniu się do dóbr
materialnych, na zadowoleniu się
tym, co wystarcza do prowadzenia
prostego i umiarkowanego życia[1],
oraz na takim gospodarowaniu
dobrami, by służyły innym. Nasz Pan
dał nam przykład ubóstwa i
wyrzeczeń od chwili swego przyjścia
na świat aż do śmierci (por. 2 Kor
8,9). Nauczał nas również o
krzywdzie, jaką może wyrządzić
przywiązanie do bogactwa: „Bogaty z
trudnością wejdzie do królestwa
niebieskiego” (Mt 19,23).



Sprawiedliwość, jako cnota moralna,
polega na nawyku oddawania z
niezmienną i zdecydowaną wolą
każdemu tego, co mu się należy.
Sprawiedliwość pomiędzy osobami i
między instytucjami nosi nazwę 
wymiennej (na przykład, akt płacenia
długu); sprawiedliwość rozdzielcza
reguluje to, co wspólnota winna jest
obywatelom proporcjonalnie do ich
wkładu i ich potrzeb, a
sprawiedliwość legalna to
sprawiedliwość obywatela w
stosunku do społeczności (na
przykład, płacenie sprawiedliwych
podatków)[2].

Cnota solidarności to „mocna i trwała
wola angażowania się na rzecz dobra
wspólnego, czyli dobra wszystkich i
każdego, wszyscy bowiem jesteśmy
naprawdę odpowiedzialni za
wszystkich”[3]. Solidarność
„urzeczywistnia (…) podział dóbr
duchowych jeszcze bardziej niż
materialnych” (Katechizm, 1948).



Siódme przykazanie zabrania
zabierania lub przetrzymywania
niesprawiedliwie cudzej własności
albo wyrządzania jakiejkolwiek
niesprawiedliwej szkody bliźniemu
dotyczącej jego dóbr materialnych.
Popełnia się kradzież lub rabunek,
kiedy zabiera się po kryjomu dobra
bliźniego. Grabież to gwałtowne
zawładnięcie cudzymi rzeczami. 
Defraudacja to kradzież, popełniana
poprzez oszukiwanie bliźniego
pułapkami, fałszywymi
dokumentami albo poprzez
wstrzymywanie sprawiedliwej płacy.
Lichwa polega na domaganiu się
oprocentowania wyższego niż
godziwe za pożyczoną kwotę (na ogół
wykorzystując sytuację materialnej
potrzeby bliźniego). Bezprawna jest
także korupcja, podobnie jak
wszelkie marnotrawstwo.

Ten, kto dopuścił się
niesprawiedliwości, musi
zadośćuczynić wyrządzonej



krzywdzie, o ile jest to możliwe. 
Zwrot tego, co zostało skradzione -
lub przynajmniej chęć i intencja
dokonania zwrotu - jest konieczne do
otrzymania sakramentalnego
rozgrzeszenia. Niemożność fizyczna
lub moralna usprawiedliwia od
obowiązku zwrotu, tak długo jak
trwa. Wygaśnięcie zobowiązania
może nastąpić np. poprzez
umorzenie długu przez wierzyciela[4].

Nauka społeczna Kościoła

Zbiór nauk o zasadach, które
powinny regulować życie społeczne
nosi nazwę Nauki Społecznej i jest
częścią moralnej doktryny katolickiej
[5]. Warto podkreślić, że „do pasterzy
Kościoła nie należy bezpośrednie
interweniowanie w układy
polityczne i w organizację życia
społecznego. Zadanie to wchodzi w
zakres powołania wiernych
świeckich, którzy działają z własnej
inicjatywy wraz z innymi



współobywatelami” (Katechizm,
2442).

Misja Hierarchii Kościoła należy do
innego porządku niż misja władzy
politycznej. Cel Kościoła jest
nadprzyrodzony, a jego misją jest
prowadzenie ludzi do zbawienia.
Dlatego, gdy Magisterium odnosi się
do doczesnych aspektów dobra
wspólnego, czyni to w takim stopniu,
w jakim muszą być one
podporządkowane Dobru
Najwyższemu, naszemu
ostatecznemu celowi. Kościół wyraża
osąd moralny, w sprawach
gospodarczych i społecznych, gdy
wymagają tego fundamentalne
prawa osoby albo zbawienie dusz.

Niektóre podstawowe założenia
społecznej nauki Kościoła to: 1)
transcendentna godność osoby
ludzkiej i nienaruszalność jej praw 2)
uznanie rodziny za podstawową
komórkę społeczeństwa opartą na



prawdziwym nierozerwalnym
małżeństwie oraz konieczność jej
ochrony i wspierania poprzez ustawy
o małżeństwie, wychowaniu i
moralności publicznej 3) nauki na
temat dobra wspólnego i roli
państwa. W ostatnich latach
Magisterium podkreślało znaczenie
ekologii i troski o wspólny dom jako
istotnej części Doktryny Społecznej[6].

„Praca ludzka jest bezpośrednim
działaniem osób stworzonych na
obraz Boży i powołanych do
przedłużania - wraz z innymi - dzieła
stworzenia, czyniąc sobie ziemię
poddaną (Por. Rdz 1,28; Sobór
Watykański II, Gaudium et spes, 34;
Jan Paweł II, Centessimus annus, 31).
Praca jest zatem obowiązkiem: «Kto
nie chce pracować, niech też nie
je!» (2 Tes 3, 10; por. 1 Tes 4,11).
Szanuje ona dary Stwórcy i
otrzymane talenty. Może mieć także
wymiar odkupieńczy” (Katechizm,
2427). Wykonując pracę w



zjednoczeniu z Chrystusem, człowiek
współpracuje w pewien sposób z
Synem Bożym w odkupieniu
ludzkości[7]. Praca jest środkiem
uświęcenia ludzi i rzeczywistości
ziemskich, poprzez przenikanie ich
Duchem Chrystusa. „Praca - jako
podjęta przez Chrystusa - jawi się
nam jako rzeczywistość odkupiona i
odkupiająca: nie jest tylko
przestrzenią, w której człowiek żyje,
lecz jest środkiem i drogą do
świętości; rzeczywistością, którą
można uświęcić i która uświęca”[8].

Sprawiedliwość społeczna to
wyrażenie, które weszło do użycia w
XX wieku, aby odnieść się do
uniwersalnego wymiaru, jaki
uzyskały problemy sprawiedliwości.
„Społeczeństwo zapewnia
sprawiedliwość społeczną, gdy
urzeczywistnia warunki pozwalające
zrzeszeniom oraz każdemu z osobna
na osiągnięcie tego, co im się należy,
odpowiednio do ich natury i



powołania” (Katechizm, 1928). Wiele
elementów wchodzi w grę kiedy
mowa o sprawiedliwości społecznej:
odpowiedzialność państwa, rola
pracodawców, możliwości dostępu
do zatrudnienia, i tak dalej.

Evangelii gaudium mówi, że „w sercu
Boga jest preferencyjne miejsce dla
ubogich, do tego stopnia, że On sam
bowiem «stał się ubogim» (2 Kor 8,
9). Cała droga naszego odkupienia
naznaczona jest ubogimi” (nr. 197).
Nie chodzi tylko o przeprowadzanie
działań czy programów promocji
społecznej, ale o postawę uważności
na drugiego człowieka, na
potrzebującego.

W tym kontekście szczególne
znaczenie ma sprawiedliwość i
solidarność między narodami.„Na
narodach bogatych spoczywa
poważna odpowiedzialność moralna
za te narody, które nie mogą same
zapewnić sobie środków swego



rozwoju lub którym przeszkodziły w
tym tragiczne wydarzenia
historyczne. Jest to obowiązek
solidarności i miłości; jest to również
zobowiązanie sprawiedliwości, jeśli
dobrobyt narodów bogatych
pochodzi z zasobników, za które nie
zapłacono
sprawiedliwie” (Katechizm, 2439).

Ósme przykazanie Dekalogu

„Ósme przykazanie zabrania
fałszowania prawdy w relacjach z
drugim człowiekiem. Ten przepis
moralny wypływa z powołania Ludu
świętego, by był świadkiem swojego
Boga, który jest prawdą i chce
prawdy. Wykroczenia przeciw
prawdzie – przez słowa lub czyny –
wyrażają odmowę zobowiązania się
do prawości moralnej” (Katechizm,
2464).

Skłonność człowieka do poznawania
prawdy i manifestowania jej słowem
i czynem została wypaczona przez



grzech, który zranił naturę ludzką
ignorancją rozumu i podstępem woli.
W wyniku grzechu, miłość do
prawdy zmniejszyła się, a ludzie
oszukują się nawzajem, często
kierując się egoizmem i własnym
interesem. Dzięki łasce Chrystusa
chrześcijanin może sprawić, że jego
życiem będzie rządziła prawda.

Cnota, która skłania do mówienia
prawdy w każdych okolicznościach,
nosi nazwę prawdomówności,
szczerości lub otwartości (por. 
Katechizm, 2468). Trzy
fundamentalne aspekty tej cnoty to:

—Szczerość wobec samego siebie:
oznacza uznanie prawdy o własnym
postępowaniu, zewnętrznym i
wewnętrznym: intencjach, myślach,
uczuciach itd.; bez obawy 
wyczerpania prawdy, bez zamykania
oczu na rzeczywistość[9];

—szczerość wobec innych: współżycie
ludzi byłoby niemożliwe, gdyby nie



darzyli się wzajemnym zaufaniem, to
znaczy, gdyby nie przekazywali sobie
prawdy, lub gdyby nie zachowywali
się szczerze, w poszanowaniu umów,
układów, danego słowa (Por.
Katechizm, 2469);

—szczerość wobec Boga: Bóg widzi
wszystko, ale ponieważ jesteśmy Jego
dziećmi, chce abyśmy Mu to
pokazywali. „Dziecko Boże traktuje
Pana jak Ojca. Jego stosunek do Boga
to nie uprzejmość sługi ani formalny,
czysto grzecznościowy, szacunek,
lecz całkowita szczerość i ufność. Bóg
nie gorszy się ludźmi. Bóg nie nuży
się naszymi niewiernościami. Nasz
Ojciec Niebieski przebacza każdą
obrazę, kiedy syn znowu do Niego
wraca, kiedy żałuje i prosi o
przebaczenie. Nasz Pan jest tak
bardzo Ojcem, że uprzedza nasze
pragnienie otrzymania przebaczenia
i sam wychodzi nam naprzeciw,
wyciągając swoje ramiona pełne
łaski”[10].



Szczerość w sakramencie spowiedzi i
w kierownictwie duchowym są
niezwykle skutecznymi środkami do
wzrastania w życiu wewnętrznym: w
prostocie, w pokorze i w innych
cnotach[11]. Szczerość jest niezbędna
do wytrwania w naśladowaniu
Chrystusa, bo Chrystus jest Prawdą
(por. J 14,6).

Pismo Święte uczy, że prawdę należy
mówić z miłością (Ef 4,15). Szczerość,
jak wszystkie cnoty, ma być
przeżywana z miłości i z miłością (do
Boga i do innych): z delikatnością i
wyrozumiałością. Pięknym tego
przejawem jest upomnienie
braterskie, praktyka ewangeliczna
(por. Mt 18,15), która polega na
upomnieniu drugiego o popełnionym
błędzie lub wadzie, aby się poprawił.
Jest to wielki przejaw umiłowania
prawdy i miłosierdzia. Niekiedy
może to być poważny obowiązek.

Dawanie świadectwa o prawdzie



Świadectwo „jest (…) aktem
sprawiedliwości, który potwierdza
albo daje poznać
prawdę” (Katechizm, 2472).
Chrześcijanie mają obowiązek
dawania świadectwa o Prawdzie,
którą jest Chrystus i przyznawanie
się do Niego przed ludźmi.

„Męczeństwo jest najwyższym
świadectwem złożonym prawdzie
wiary; oznacza ono świadectwo aż do
śmierci. Męczennik daje świadectwo
Chrystusowi, który umarł i
zmartwychwstał, z którym jest
zjednoczony przez
miłość” (Katechizm, 2473). Chociaż
większość chrześcijan nie jest
powołana do wyrażania miłości do
Boga w tak skrajny sposób, wszyscy
mają głosić prawdę o Bogu i o tym, co
Bóg objawił, nawet za cenę utraty
prestiżu czy pozycji społecznej.
Czasami szczerość jest wezwana do
dokonania, z pomocą
nadprzyrodzonego męstwa,



heroicznych czynów w obronie
prawdy.

W Evangelii gaudium niektóre
grzechy przeciwko prawdomówności
są wskazane jako paradygmatyczne
przykłady postaw, które
uniemożliwiają przekonującą i
skuteczną ewangelizację (por. nr.
100).

„Kłamstwo polega na mówieniu
nieprawdy z intencją oszukania"(Św.
Agustyn, De mendacio, 4,5). Pan
przypomina, że kłamstwo jest
dziełem diabła: «Wy macie diabła za
ojca... prawdy w nim nie ma. Kiedy
mówi kłamstwo, od siebie mówi, bo
jest kłamcą i ojcem kłamstwa» (J 8,
44)” (Katechizm, 2482). Ciężar
kłamstwa mierzy się według prawdy,
którą zniekształca, intencji tego, kto
je wypowiada i konsekwencji
kłamstwa. Może być materią grzechu
śmiertelnego, gdy poważnie narusza
cnotę sprawiedliwości i miłości.



„Wypowiedź sprzeczna z prawdą,
wyrażona publicznie, nabiera
szczególnego znaczenia. Przed
sądem staje się ona fałszywym
świadectwem. Złożona pod przysięgą
jest
krzywoprzysięstwem” (Katechizm,
2476).

Prawo do czci i dobrego imienia –
zarówno własnego jak i cudzego - jest
dobrem cenniejszym niż bogactwo i
ma ogromne znaczenie dla życia
osobistego, rodzinnego i społecznego.
Grzechami przeciwko dobrej sławie
bliźniego są:

—pochopny osąd: ma miejsce wtedy,
gdy bez dostatecznych podstaw
przyjmuje się jako prawdziwą
domniemaną winę moralną
bliźniego (np. osądzenie, że ktoś
działał w złej intencji, bez
udowodnienia tego). „Nie sądźcie, a
nie będziecie sądzeni; nie potępiajcie,



a nie będziecie potępieni” (Łk 6, 37)
(por. Katechizm, 2477);

—zniesławienie: to każdy
niesprawiedliwy zamach na dobre
imię bliźniego. Może być dwojakiego
rodzaju: obmowa („mówić źle”), która
polega na ujawnianiu grzechów lub
wad rzeczywiście istniejących u
bliźniego, bez proporcjonalnie
poważnego powodu (nazywa się je 
obgadywaniem, gdy jest czynione za
plecami oskarżonego); oraz 
oszczerstwo, które polega na
przypisywaniu bliźniemu fałszywych
grzechów lub wad. Oszczerstwo
wiąże się z podwójnym złem:
przeciwko prawdomówności i
przeciwko sprawiedliwości (tym
poważniejsze oszczerstwo im
większe oraz im bardziej
rozpowszechnione).

Nie należy mówić czegokolwiek bez
zastanowienia, nawet w luźnej
mowie oraz uważać na gadulstwo



(por. Mt 12,36), gdyż łatwo prowadzi
ono do kłamstwa (niedokładnych lub
niesprawiedliwych sądów, przesady,
czasem oszczerstw). W dzisiejszych
czasach takie wykroczenia
przeciwko prawdzie czy dobremu
imieniu są częste w środkach
masowego przekazu. Z tego powodu
konieczne jest również ćwiczenie
zdrowego ducha krytycznego
podczas odbierania wiadomości z
gazet, czasopism, telewizji itp. oraz z
sieci społecznościowych. Postawa
naiwna lub łatwowierna prowadzi
do formułowania fałszywych
sądów[12] lub bezkrytycznego
rozpowszechniania
niezweryfikowanych treści.

W każdym przypadku, gdy doszło do
zniesławienia (czy to przez obmowę,
czy przez oszczerstwo), istnieje
obowiązek dołożenia wszelkich
możliwych starań, aby przywrócić
bliźniemu dobre imię, które zostało
niesłusznie naruszone.



Należy unikać współudziału w tych
grzechach. Przyczynia się do
zniesławienia, chociaż w różnym
stopniu, ten, kto z upodobaniem
słucha oszczercy i czerpie satysfakcję
z tego, co mówi; przełożony, który nie
zabrania obgadywania podwładnego,
i każdy, kto – chociaż jest niechętny
grzechowi obmowy – ze strachu,
niedbalstwa albo wstydu nie
poprawia kogoś, kto zniesławia albo
rzuca oszczerstwa, ani mu nie
zaprzecza, jak również ten, kto
lekkomyślnie rozpowszechnia
insynuacje innych osób przeciwko
dobremu imieniu kogoś trzeciego[13].

Poszanowanie intymności

„Dobro i bezpieczeństwo drugiego
człowieka, poszanowanie życia
prywatnego, dobro wspólne są
wystarczającymi powodami do
przemilczenia tego, co nie powinno
być znane, lub do dyskrecji.
Obowiązek unikania zgorszenia



nakazuje często ścisłą dyskrecję. Nikt
nie jest zobowiązany do ujawniania
prawdy temu, kto nie ma prawa jej
znać” (Katechizm, 2489).

„Tajemnica sakramentu pojednania
jest święta i nie może być zdradzona
pod żadnym pretekstem. «Tajemnica
sakramentalna jest nienaruszalna;
dlatego nie wolno spowiednikowi
słowami lub w jakikolwiek inny
sposób i dla jakiejkolwiek przyczyny
w czymkolwiek zdradzić
penitenta» (KPK, kan. 983, §
1)” (Katechizm, 2490).

Tajemnice zawodowe i w ogóle
wszelkie tajemnice naturalne muszą
być chronione. Ujawnienie tych
tajemnic stanowi brak poszanowania
intymności osób i może stanowić
grzech przeciwko sprawiedliwości.

Środki społecznego przekazu mają
znaczący wpływ na opinię publiczną.
Od czasu pojawienia się Internetu,
rozpowszechnienia się sieci



społecznościowych i komunikatorów
internetowych, każdy ponosi
odpowiedzialność za treści które
tworzy i rozpowszechnia. Stanowią
one bardzo ważne pole apostolstwa
dla obrony prawdy i szerzenia
chrześcijaństwa w społeczeństwie.

Pau Agulles-Pablo Requena

Bibliografia podstawowa

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
2401-2499.

—Franciszek, Evangelii gaudium,
186-216.

Polecane lektury

—Św. Josemaría, Homilia Żyć w
obliczu Boga i ludzi, w Przyjaciele
Boga, 154-174.

—Św. Josemaría, Homilia 
Chrześcijańskie poszanowanie osoby i
jej wolności, w To Chrystus
przechodzi, 67-72.



[1] Por. Św. Josemaría, Droga, 631.

[2] Katechizm, 2411.

[3] Jan Paweł II, Sollicitudo rei socialis,
30-XII-1987, 38.

[4] „Ci, którzy w sposób bezpośredni
lub pośredni zawładnęli rzeczą
drugiego człowieka, są zobowiązani
do jej zwrotu lub, jeśli ta rzecz
zaginęła, oddania równowartości w
naturze bądź w gotówce, a także
owoców i korzyści, które mógłby z
niej uzyskać w sposób uprawniony
jej właściciel. Do zwrotu są również
zobowiązani, odpowiednio do
odpowiedzialności i zysku, wszyscy
ci, którzy w jakikolwiek sposób
uczestniczyli w kradzieży bądź z niej
korzystali, wiedząc o niej, na
przykład ci, którzy ją nakazali, w niej
pomagali lub ją
ukrywali” (Katechizm, 2412).

[5] Por. Jan Paweł II, Sollicitudo rei
socialis, 41.



[6] Por. Franciszek, Laudato sì, 63.

[7] Tamże, 98.

[8] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 47.

[9] Por. Św. Josemaría, Droga, 33 i 34; 
Bruzda, 148: „dzika szczerość”
podczas rachunku sumienia.

[10] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 64.

[11] Por. Św. Josemaría, Kuźnia,
126-128.

[12] „Środki społecznego przekazu (w
szczególności mass media) mogą
doprowadzić do pewnej bierności u
odbiorców, czyniąc z nich
konsumentów niezbyt czujnych na
to, co słyszą i widzą. Odbiorcy
powinni narzucić sobie umiar i
dyscyplinę w stosunku do mass
mediów. Powinni kształtować w
sobie światłe i prawe sumienie, by



łatwiej opierać się niegodziwym
wpływom” (Katechizm, 2496).
Pracownicy środków opinii
publicznej, rozpowszechniając
informacje, mają obowiązek „służyć
prawdzie i nie obrażać miłości.
Powinny starać się, by szanować (…)
istotę faktów i granice krytycznego
osądu wobec osób. Nie powinny
uciekać się do
oszczerstw” (Katechizm, 2497).

[13] Por. Św. Josemaría Escrivá, Droga,
49. Obgadywanie jest szczególnie
nieszczęsnym wrogiem jedności w
apostolstwie: „jest brudem, który
kala i utrudnia apostolstwo. —
Sprzeciwia się miłości, zużywa siły,
odbiera pokój i prowadzi do utraty
zjednoczenia z Bogiem” (Św.
Josemaría Escrivá, Droga, 445. Por.
ibidem, 453).



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-33-siodme-i-osme-
przykazanie/ (12-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-33-siodme-i-osme-przykazanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-33-siodme-i-osme-przykazanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-33-siodme-i-osme-przykazanie/

	Temat 33. Siódme i ósme przykazanie

