
opusdei.org

Temat 32. Szóste
przykazanie

Płciowość dotyka intymnego
wymiaru osoby ludzkiej.
Prawdziwe wychowanie do
czystości nie jest jedynie
informacją o aspektach
biologicznych, ale pomaga w
refleksji nad wartościami
osobowymi i moralnymi, które
pojawiają się w relacjach
emocjonalnych z innymi
ludźmi. Grzechy przeciwko
szóstemu przykazaniu są
nieudolną próbą wypełnienia
pustki prawdziwej miłości, za
którą tęskni serce.



18-12-2022

Wezwanie Boga skierowane do
mężczyzny i kobiety, aby „byli płodni
i rozmnażali się”, musi być zawsze
odczytywane w perspektywie
stworzenia „na obraz i
podobieństwo” Trójcy Świętej (por.
Rdz 1). Oznacza to, że ludzka
płodność, w szerszym kontekście
płciowości, „nie jest bynajmniej
zjawiskiem czysto biologicznym, lecz
dotyczy samej wewnętrznej istoty
osoby ludzkiej jako
takiej” (Katechizm, 2361). Z tego
powodu seksualność człowieka
zasadniczo różni się od seksualności
zwierząt.

„Bóg jest miłością” (1 J 4,8), a Jego
miłość jest płodna. Chciał, aby
ludzkie stworzenie uczestniczyło w
tej płodności, kojarząc poczęcie
każdego nowego człowieka z tym



szczególnym aktem miłości między
kobietą a mężczyzną[1]. Dlatego,
„płciowość nie jest czymś
wstydliwym - jest Bożym darem
skierowanym w sposób szlachetny
ku życiu, ku miłości i ku płodności”[2].

Ponieważ człowiek jest osobą
złożoną z ciała i duszy, miłosny akt
rozrodczy domaga się udziału
wszystkich wymiarów osoby
ludzkiej: cielesności, uczuć, ducha[3].

Grzech pierworodny zerwał
harmonię człowieka z samym sobą i
z innymi. Pęknięcie to miało
szczególny wpływ na zdolność
człowieka do właściwego
przeżywania seksualności. Z jednej
strony poprzez zacieranie w rozumie
tej nierozerwalnej więzi jaka istnieje
między uczuciowym i rozrodczym
wymiarem związku małżeńskiego; z
drugiej strony poprzez utrudnienie
panowania woli nad afektywnymi i
cielesnymi przejawami seksualności.



Doprowadziło to do zaciemnienia
wysoce antropologicznego znaczenia
seksualności i jej moralnego
wymiaru.

W kontekście współczesnym ważne
jest odróżnienie uzasadnionej
refleksji nad gender od „ideologii
gender”, którą potępia papież
Franciszek. Pierwsza próbuje
przezwyciężyć społeczne różnice
między kobietami i mężczyznami za
pomocą krytycznej analizy tej zbyt
„naturalistycznej” wizji tożsamości
seksualnej, która sprowadza cały
wymiar seksualny osoby ludzkiej do
poziomu biologicznego. Jednocześnie
opowiada się za przezwyciężeniem
niesprawiedliwej dyskryminacji ze
względu na orientację seksualną.
Druga natomiast promuje wizję
osoby ludzkiej i jej seksualności
niezgodną z objawieniem
chrześcijańskim, gdyż nie tylko
odróżnia, ale i roddziela płeć



biologiczną od gender jako
społeczno-kulturowej roli płci[4].

Potrzeba oczyszczenia i dojrzewania,
której wymaga seksualność w swoim
obecnym stanie, odkupiona przez
Chrystusa, ale będąca jeszcze na
drodze do ostatecznej ojczyzny, w
żaden sposób nie oznacza jej
odrzucenia, ani negatywnego
rozpatrywania tego daru, który
mężczyzna i kobieta otrzymali od
Boga. Oznacza raczej konieczność
jego „uzdrowienia w perspektywie
jego prawdziwej wielkości”[5]. W tym
zadaniu podstawową rolę odgrywa
cnota czystości.

Powołanie do czystości

Katechizm mówi o powołaniu do
czystości, ponieważ cnota ta jest
warunkiem i istotną częścią
powołania do miłości, do daru z
siebie, poprzez który Bóg powołuje
każdego człowieka. Czystość
umożliwia miłość w cielesności i



poprzez nią[6]. W pewnym sensie
można powiedzieć, że czystość jest
cnotą, która wznosi człowieka i
przewodzi mu w sztuce dobrego
życia, w życzliwości i pokoju z
innymi mężczyznami i kobietami
oraz z samym sobą. Ludzka
seksualność obejmuje wszystkie
ludzkie władze, od najbardziej
fizycznych i materialnych do
najbardziej duchowych, zabarwiając
różne zdolności zgodnie z tym, co
męskie i żeńskie.

Cnota czystości nie jest więc tylko
środkiem lekarstwem przeciwko
nieładowi, jaki grzech powoduje w
sferze seksualnej, ale radosną
afirmacją, gdyż pozwala kochać
Boga, a przez Niego innych ludzi,
całym sercem, całą duszą, całym
umysłem i ze wszystkich sił (por. Mk
12, 30)[7].

„Cnota czystości pozostaje w
zależności od kardynalnej cnoty



umiarkowania” (Katechizm, 2341) i
„oznacza osiągniętą integrację
płciowości w osobie, a w
konsekwencji wewnętrzną jedność
człowieka w jego bycie cielesnym i
duchowym” (Katechizm, 2337).

W formacji osób, zwłaszcza młodych,
ważne jest, aby mówiąc o czystości,
wyjaśniać głęboki i ścisły związek
między zdolnością do miłości,
seksualnością i prokreacją. W
przeciwnym razie może się
wydawać, że jest to cnota negatywna.
Chodzi o pomoc w zrozumieniu, że
tym, do czego się dąży, jest
ukierunkowanie namiętności
związanych ze sferą afektywno-
seksualną na dobro osoby
rozpatrywanej jako całość[8].

W swoim obecnym stanie trudno jest
człowiekowi zawsze żyć naturalnym
prawem moralnym, a więc i
czystością, bez pomocy łaski. Nie
oznacza to jednak, że niemożliwe jest



istnienie ludzkiej cnoty zdolnej do
kontrolowania namiętności w tej
dziedzinie, ale raczej uświadomienie
sobie wielkości rany zadanej przez
grzech, która wymaga boskiej
pomocy dla osiągnięcia doskonałości
osoby ludzkiej[9].

Wychowanie do czystości

„Miłość jest formą wszystkich cnót.
Pod jej wpływem czystość jawi się
jako szkoła daru z własnej osoby.
Panowanie nad sobą jest
podporządkowane darowi z
siebie” (Katechizm, 2346).

Wychowanie do czystości to znacznie
więcej niż to, co niektórzy w
ograniczony sposób nazywają
„edukacją seksualną”, która często
sprowadza się do przekazywania
informacji o fizjologicznych
aspektach ludzkiej rozrodczości i o
metodach antykoncepcyjnych.
Prawdziwe wychowanie do czystości
nie ogranicza się jedynie do



informowania o aspektach
biologicznych, ale pomaga w refleksji
nad wartościami osobistymi i
moralnymi, które wchodzą w grę w
relacjach emocjonalnych z innymi, a
w szczególności w wyjątkowej relacji
między mężem i żoną. Jednocześnie
ożywia ono wspaniałe ideały miłości
do Boga i do bliźnich, poprzez
praktykowanie cnót szczodrości,
daru z siebie, skromności chroniącej
intymność, itp. Są to nawyki, które
pomagają człowiekowi
przezwyciężyć egoizm i pokusę
wycofania się w głąb siebie. Istotnie,
„nasz wymiar emocjonalny jest 
wezwaniem do miłości, która
przejawia się w wierności, akceptacji
i miłosierdziu”[10].

W tym wysiłku na rodzicach
spoczywa bardzo duża
odpowiedzialność, gdyż są oni
pierwszymi i najważniejszymi
nauczycielami w wychowaniu do
czystości swoich dzieci. W wielu



przypadkach muszą oni podjąć
aktywną współpracę z innymi
rodzinami, aby edukacja seksualna i
emocjonalna prowadzona w
ośrodkach edukacyjnych była zgodna
z odpowiednią antropologią, która
jest w stanie przezwyciężyć
powszechną trywializację
seksualności.

W walce o życie tą cnotą istotnymi
środkami są: modlitwa: proszenie
Boga o cnotę świętej czystości[11];
częste przystępowanie do
sakramentów; prowadzenie
zrównoważonego życia, w którym
różne jego wymiary (praca,
odpoczynek, relacje) są przeżywane
w harmonii; myślenie o innych;
nabożeństwo do Najświętszej Maryi
Panny, Mater Pulchrae Dilectionis
[Matki Pięknej Miłości]. Ponadto
pomocne są: umiar w jedzeniu i
piciu; dbanie o detale związane ze
wstydliwością i skromnością w
ubiorze, itp. unikanie lektur,



obrazów i filmów, które w sposób
przewidywalny mogą zawierać
nieodpowiednie treści; korzystanie z
pomocy kierownictwa duchowego.

Czystość to cnota wybitnie osobista.
Równocześnie „zakłada wysiłek
kulturowy” (Katechizm, 2344),
ponieważ „istnieje wzajemna
zależność między postępem osoby
ludzkiej i rozwojem
społeczeństwa”[12]. Poszanowanie
praw osoby ludzkiej domaga się
poszanowania czystości, a zwłaszcza
prawa do „otrzymywania informacji
i wychowania, które szanują
moralne i duchowe wymiary życia
ludzkiego” (Katechizm, 2344). Przed
rodziną stoi dziś wiele wyzwań i
należy się nad nimi dokładnie
zastanowić, aby zaproponować
rozwiązania, które pomogą
jednostkom i całemu
społeczeństwu[13].



Konkretne przejawy, dzięki którym
ta cnota kształtuje się i wzrasta, będą
różne w zależności od otrzymanego
powołania. „Osoby związane
małżeństwem są wezwane do życia
w czystości małżeńskiej; pozostali
praktykują czystość we
wstrzemięźliwości” (Katechizm,
2349).

Czystość w małżeństwie

Zjednoczenie płciowe „jest
podporządkowane miłości
małżeńskiej mężczyzny i
kobiety” (Katechizm, 2360), to znaczy
„urzeczywistnia się ono w sposób
prawdziwie ludzki tylko wtedy, gdy
stanowi integralną część miłości,
którą mężczyzna i kobieta wiążą się z
sobą aż do śmierci”[14].

Wielkość aktu, przez który
mężczyzna i kobieta w sposób wolny
współpracują ze stwórczym
działaniem Boga, wymaga
określonych warunków ze względu



na możliwość zrodzenia nowego
życia ludzkiego. Dlatego człowiek nie
powinien dobrowolnie rozdzielać
wymiarów jednoczącego i
prokreacyjnego tego aktu, jak to ma
miejsce w przypadku
antykoncepcji[15]. Małżonkowie
praktykujący czystość potrafią
odkryć najwłaściwsze momenty
przeżywania tego zjednoczenia
cielesnego, tak aby w każdym akcie
odzwierciedlało ono zawsze dar z
siebie, którym jest[16].

W odróżnieniu od wymiaru
prokreacyjnego, który może się
realizować w sposób prawdziwie
ludzki jedynie poprzez akt
małżeński, właściwy temu aktowi
wymiar jednoczący i emocjonalny
może i powinien się przejawiać na
wiele innych sposobów. To wyjaśnia,
dlaczego, jeśli z powodu pewnych
okoliczności zdrowotnych lub innego
rodzaju przyczyn, małżonkowie nie
są w stanie dokonać zjednoczenia



małżeńskiego lub decydują, że lepiej
jest powstrzymać się czasowo (lub
ostatecznie w szczególnie poważnych
sytuacjach) od aktu właściwego dla
małżeństwa, mogą i powinni nadal
urzeczywistniać ten dar z siebie,
który sprawia, że wzrasta
prawdziwie osobista miłość, której
wyrazem jest zjednoczenie ciał[17].

Czystość w celibacie

Syn Boży przychodząc na ten świat
wybrał dla siebie życie w celibacie.
W swoim przepowiadaniu dawał
różne wskazówki, które pomagają
nam odkryć piękno małżeństwa, ale
jednocześnie nie zapominając o jego
tymczasowym, a więc relatywnym
charakterze, „przy
zmartwychwstaniu bowiem nie będą
się ani żenić, ani za mąż wychodzić,
lecz będą jak aniołowie Boży w
niebie” (Mt 22,30).

Bóg powołuje większość do
odnalezienia świętości w



małżeństwie, ale chce wybrać
niektórych, aby swoje powołanie do
miłości przeżywali w sposób
szczególny, w celibacie
apostolskim[18]. Sposób przeżywania
powołania chrześcijańskiego w
celibacie apostolskim zakłada
wstrzemięźliwość. To wyłączenie
możliwości używania zdolności
reprodukcyjnych w żaden sposób nie
oznacza wykluczenia miłości czy
uczuciowości. Przeciwnie, dar z z
ewentualnego życia w małżeństwie,
złożony dobrowolnie Bogu, uzdalnia
człowieka do kochania i dawania
siebie wielu innym mężczyznom i
kobietom, pomagając im z kolei
odnaleźć Boga, który jest racją tego
celibatu[19]. Ten sposób życia musi
być zawsze traktowany i przeżywany
jako dar.

Istnieją różne charyzmatyczne drogi
przeżywania celibatu jako
powołania. Niektórzy otrzymują to
powołanie w kapłaństwie lub w



życiu zakonnym, wielu innych
otrzymuje je pośród świata bez
specjalnych święceń, ale z wyraźną
świadomością, że są narzędziami
Bożej miłości, aby ruszyć w świat i
głosić Ewangelię.

Grzechy przeciw czystości

Można powiedzieć, że grzechy
przeciwko szóstemu przykazaniu są
nieudolną próbą wypełnienia pustki
prawdziwej miłości, za którą tęskni
serce[20]. Czystość przeciwstawia się
rozwiązłości, która jest
„nieuporządkowanym pożądaniem
lub nieumiarkowanym korzystaniem
z przyjemności cielesnych.
Przyjemność seksualna jest moralnie
nieuporządkowana, gdy szuka się jej
dla niej samej w oderwaniu od
nastawienia na prokreację i
zjednoczenie” (Katechizm 2351).

Ponieważ seksualność stanowi
centralny wymiar życia człowieka,
grzechy przeciwko czystości są



zawsze ciężkie co do materii, gdy
bezpośrednio dąży się do
przyjemności cielesnej, właściwej dla
aktu seksualnego. Mogą być jednak
lekkie, gdy o taką przyjemność nie
zabiega się bezpośrednio lub gdy
brakuje pełnego lub całkowitego
przyzwolenia.

Grzech rozwiązłości ma wiele
poważnych konsekwencji:
zaślepienie umysłu, przez które
zaciera się nasz cel i nasze dobro;
osłabienie woli; przywiązanie do
dóbr ziemskich, które sprawia, że
zapomina się o tym, co wieczne;
wreszcie można dojść do nienawiści
do Boga, który jawi się człowiekowi
ogarniętemu pożądliwością jako
największa przeszkoda w
zaspokojeniu jego zmysłowości.

Pierwszym wśród grzechów
przeciwko czystości jest cudzołóstwo,
które „oznacza niewierność
małżeńską. Gdy dwoje partnerów, z



których przynajmniej jeden jest w
związku małżeńskim, nawiązuje
stosunki płciowe, nawet przelotne,
popełniają oni
cudzołóstwo” (Katechizm 2380)[21].
Można powiedzieć, że „Słowo «Nie
będziesz cudzołożył», aczkolwiek w
sposób negatywny, kieruje nas do
naszego pierwotnego powołania,
czyli do pełnej i wiernej miłości
oblubieńczej, którą objawił nam i dał
nam Jezus Chrystus (por. Rz 12,1)”[22].

Masturbacja to „dobrowolne
pobudzanie narządów płciowych w
celu uzyskania przyjemności
cielesnej”. „Zarówno Urząd
Nauczycielski Kościoła wraz z
niezmienną tradycją, jak i zmysł
moralny chrześcijan stanowczo
stwierdzają, że masturbacja jest
aktem wewnętrznie i poważnie
nieuporządkowanym” (Katechizm,
2352). Masturbacja ze względu na
swoją naturę zaprzecza
chrześcijańskiemu znaczeniu



seksualności, która funkcjonuje w
służbie miłości. Jako samotny i
egoistyczny akt seksualności,
pozbawiony prawdy o miłości,
pozostawia niedosyt, prowadzi do
pustki i niezadowolenia.

„Nierząd jest zjednoczeniem
cielesnym między wolnym
mężczyzną i wolną kobietą poza
małżeństwem. Jest on w poważnej
sprzeczności z godnością osoby
ludzkiej i jej płciowości w sposób
naturalny podporządkowanej dobru
małżonków, jak również
przekazywaniu życia i wychowaniu
dzieci” (Katechizm, 2353). Zarówno 
wolny związek lub konkubinat bez
zamiaru zawarcia małżeństwa, jak i 
stosunki przedmałżeńskie w różnym
stopniu obrażają godność ludzkiej
płciowości i małżeństwa. „Są one
sprzeczne z prawem moralnym. Akt
płciowy powinien mieć miejsce
wyłącznie w małżeństwie; poza nim
stanowi zawsze grzech ciężki i



wyklucza z Komunii
sakramentalnej” (Katechizm, 2390).
Człowiek nie może być „testowany”,
a jedynie dany w sposób wolny,
jednorazowo i na zawsze[23].

„Akty homoseksualizmu z samej
swojej wewnętrznej natury są
nieuporządkowane”, jak głosiła
zawsze Tradycja Kościoła[24]. Ta jasna
ocena moralna tych aktów nie
powinna w najmniejszym stopniu
osądzać osób przejawiających
homoseksualne skłonności[25],
ponieważ niejednokrotnie ich
kondycja nie jest dobrowolna i
oznacza trudną próbę[26]. Również te
osoby „są wezwane do czystości.
Dzięki cnotom panowania nad sobą,
które uczą wolności wewnętrznej,
niekiedy dzięki wsparciu
bezinteresownej przyjaźni, przez
modlitwę i łaskę sakramentalną,
mogą i powinny przybliżać się one –
stopniowo i zdecydowanie – do
doskonałości



chrześcijańskiej” (Katechizm, 2359).
Adhortacja apostolska Amoris laetitia
wyjaśnia, że „w trakcie dyskusji na
temat godności i misji rodziny,
Ojcowie synodalni zauważyli, że
«odnośnie do projektów
zrównywania związków osób
homoseksualnych z małżeństwem,
nie istnieje żadna podstawa do
porównywania czy zakładania
analogii, nawet dalekiej, między
związkami homoseksualnymi a
planem Bożym dotyczącym
małżeństwa i rodziny»”[27].

Rozmowy, spojrzenia, wyrazy
czułości wobec drugiej osoby, nawet
między małżonkami, które są
prowadzone z lubieżnym
pożądaniem lub które stanowią
bliską okazję do grzechu, który jest
poszukiwany lub nie odrzucany, są
również sprzeczne z czystością.

Pornografia – wyrwanie aktów
płciowych, rzeczywistych lub



symulowanych, z intymności
partnerów, aby w sposób zamierzony
pokazywać je innym (Katechizm,
2354) – i prostytucja – zamienianie
własnego ciała na przedmiot
transakcji finansowej i używania
cielesnego – są poważnymi aktami
nierządu seksualnego, które oprócz
tego, że naruszają godność osób,
których dotyczą, stanowią plagę
społeczną. (por. Katechizm, 2355).
Niestety, konsumpcja pornografii jest
w naszym świecie powszechna, co
ogromnie ułatwia Internet. To, co
może zaczynać się jako pewna
ciekawość, zwłaszcza u młodych
ludzi, nierzadko staje się nawykiem,
który bardzo utrudnia zdolność
osoby do kochania „całym sercem”,
prowadząc ją drogami, które
zachęcają do łatwego wynagradzania
za przyjemności cielesne, a w końcu
do egoizmu. W niektórych
przypadkach może prowadzić do
prawdziwego uzależnienia od
pornografii, którego pokonanie



często wymaga odpowiedniej
pomocy psychologicznej. W każdym
razie jest to ważny problem dla życia
duchowego, ponieważ pożądliwość
otępia serce i uniemożliwia
pozytywne życie modlitewne, a także
radość niezbędną do skutecznej
posługi apostolskiej. Dlatego ważne
jest, aby umieć szukać pomocy w
kierownictwie duchowym, które
otworzy przed nami wysokie ideały,
za które warto oddać życie.

Bóg jest Miłością. Stworzył nas z
miłości i do miłości. Aby miłować
także ciałem. Taki musi być zawsze
punkt wyjścia, gdy zajmujemy się
seksualnością w kontekście
antropologii chrześcijańskiej.
Jednocześnie musimy uznać, że po
grzechu pierworodnym właściwe
używanie tej zdolności zostało
osłabione. Dlatego tak potrzebna jest
pomoc łaski i pielęgnowanie cnoty
czystości, aby móc prawdziwie
kochać „całym swoim sercem, całą



swoją duszą, całym swoim umysłem i
całą swoją mocą.” (Mk 12, 30).

Pablo Requena

Bibliografia

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
2331-2400.

—Św. Josemaría, Homilia Albowiem
Boga oglądać będą, przytoczone w 
Przyjaciele Boga, 175-189; 
Małżeństwo-powołanie
chrześcijańskie, przytoczone w To
Chrystus przechodzi, 22-30.

[1] „Każda z dwu płci z taką samą
godnością, chociaż w różny sposób,
jest obrazem mocy i czułej miłości
Boga. Jedność mężczyzny i kobiety w
małżeństwie jest sposobem
naśladowania w ciele
wspaniałomyślności i płodności
Stwórcy: "Mężczyzna opuszcza ojca
swego i matkę swoją i łączy się ze
swą żoną tak ściśle, że stają się



jednym ciałem" (Rdz 2, 24). Z tej
jedności wywodzą się wszystkie
pokolenia ludzkie (Por. Rdz
4,1-2.25-26; 5,1)” (Katechizm, 2335).

[2] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 24.

[3] „Jeżeli człowiek dąży do tego, by
być jedynie duchem i chce odrzucić
ciało jako dziedzictwo tylko
zwierzęce, wówczas duch i ciało
tracą swoją godność. I jeśli, z drugiej
strony, odżegnuje się od ducha i
wobec tego uważa materię, ciało,
jako jedyną rzeczywistość, tak samo
traci swoją wielkość” (Benedykt XVI, 
Deus caritas est, 25-XII-2005, 5).

[4] Por. Franciszek, Amoris laetitiae,
19-III-2016, 56. Na ten temat mówi
dokument Kongregacji Wychowania
Katolickiego: mężczyznąi kobietą ich
stworzył . Za drogę dialogu w kwestii
„gender” w edukacji (2019).

http://www.educatio.va/content/dam/cec/Documenti/KONGREGACJA%20DS.pdf
http://www.educatio.va/content/dam/cec/Documenti/KONGREGACJA%20DS.pdf
http://www.educatio.va/content/dam/cec/Documenti/KONGREGACJA%20DS.pdf
http://www.educatio.va/content/dam/cec/Documenti/KONGREGACJA%20DS.pdf


[5] „Owszem eros pragnie unieść nas
«w ekstazie» w kierunku Boskości,
prowadząc nas poza nas samych,
lecz właśnie dlatego wymaga ascezy,
wyrzeczeń, oczyszczeń i
uzdrowień” (Benedykt XVI, Deus
caritas est, 5).

[6] „Bóg jest miłością i w samym sobie
przeżywa tajemnicę osobowej
komunii miłości. Stwarzając
człowieka na swój obraz i
nieustannie podtrzymując go w
istnieniu, Bóg wpisuje w
człowieczeństwo mężczyzny i
kobiety powołanie, a więc zdolność i
odpowiedzialność za miłość i
wspólnotę” (Jan Paweł II, Familiaris
consortio, 22-XI-1981, 11).

[7] „Czystość jest radosnym
potwierdzeniem dla tego, kto potrafi
żyć darem z siebie, wolny od każdego
egoistycznego zniewolenia”(Papieska
Rada ds. Rodziny, Ludzka płciowość:
prawda i znaczenie, 8 grudnia 1995,



17). „Czystość jest konsekwencją
miłości, z jaką oddaliśmy Panu duszę
i ciało, władze i zmysły. Nie jest
negacją, jest radosną afirmacją” (Św.
Josemaría, To Chrystus przechodzi, 5).

[8] „Czystość domaga się osiągnięcia
panowania nad sobą, które jest
pedagogią ludzkiej wolności.
Alternatywa jest oczywista: albo
człowiek panuje nad swoimi
namiętnościami i osiąga pokój, albo
pozwala zniewolić się przez nie i
staje się nieszczęśliwy (por. Syr 1,
22). «Godność człowieka wymaga,
aby działał ze świadomego i wolnego
wyboru, to znaczy osobowo, od
wewnątrz poruszony i
naprowadzony, a nie pod wpływem
ślepego popędu wewnętrznego lub
też zgoła przymusu zewnętrznego.
Taką zaś wolność zdobywa człowiek,
gdy uwalniając się od wszelkiej
niewoli namiętności, dąży do
swojego celu drogą wolnego wyboru
dobra oraz zapewnia sobie



skutecznie i pilnie odpowiednie
pomoce» (Sobór Watykański II, 
Gaudium et spes, 17)” (Katechizm,
2339).

[9] „Czystość jest cnotą moralną. Jest
ona również darem Bożym, łaską,
owocem działania Ducha (por. Ga 5,
22). Duch Święty uzdalnia
odnowionego wodą chrztu do
naśladowania czystości Chrystusa
(por. 1 J 3, 3” (Katechizm, 2345).

[10]Franciszek, Audiencja generalna,
31-10-2018.

[11] „Świętą czystość daje Bóg, gdy się
o nią prosi z pokorą” (Św. Josemaría, 
Droga, 118).

[12] Sobór Watykański II, Gaudium et
spes, 25.

[13] Franciszek, Amoris laetitia,
rozdział II (Rzeczywistość rodzin i
wyzwania).



[14] Jan Paweł II, Familiaris consortio,
11.

[15] Również w sztucznym
zapłodnieniu dochodzi do rozłamu
między tymi wymiarami właściwymi
dla ludzkiej płciowości, jak wyraźnie
uczy Instrukcja Donum vitae (1987).

[16] Jak naucza Katechizm,
przyjemność, która wynika ze
zjednoczenia małżonków jest czymś
dobrym i pożądanym przez Boga
(Por Katechizm, 2362).

[17] Franciszek, Amoris laetitia,
rozdział IV (Miłość w małżeństwie).

[18] Chociaż świętość mierzy się
miłością do Boga a nie stanem życia –
w celibacie lub w małżeństwie –
Kościół naucza, że celibat dla
Królestwa Niebieskiego jest darem
wyższym niż małżeństwo (por. Sobór
Trydencki: DS 1810; 1 Kor 7, 38).



[19] Mówiąc o celibacie kapłańskim,
ale można to rozciągnąć na każdy
celibat na rzecz Królestwa
Niebieskiego, Benedykt XVI tłumaczy,
że nie można go rozumieć po prostu
na zasadach funkcjonalnych,
ponieważ w rzeczywistości „wyraża
(…) szczególne upodobnienie stylu
życia kapłana do samego
Chrystusa” (Benedykt XVI, adhortacja
apostolska Sacramentum caritatis,
24).

[20]Por. Franciszek, Audiencja
generalna, 24-10-2018.

[21] Chrystus potępia nawet
pragnienie cudzołóstwa (por. Mt 5,
27-28). W Nowym Testamencie
zabrania się bezwzględnie
cudzołóstwa (por. Mt 5, 32; 19, 6; Mk
10, 11; 1 Kor 6, 9-10). Katechizm,
mówiąc o wykroczeniach przeciwko
małżeństwu, wylicza również
rozwód, poligamię i antykoncepcję.



[22] Franciszek, Audiencja generalna,
31-X-2018.

[23] „Narzeczeni są powołani do życia
w czystości przez zachowanie
wstrzemięźliwości. Poddani w ten
sposób próbie, odkryją wzajemny
szacunek, będą uczyć się wierności i
nadziei na otrzymanie siebie
nawzajem od Boga. Przejawy
czułości właściwe miłości
małżeńskiej powinni zachować na
czas małżeństwa. Powinni pomagać
sobie wzajemnie we wzrastaniu w
czystości” (Katechizm, 2350).

[24] Kongregacja Nauki Wiary,
deklaracja Persona humana, 8. „Są
one sprzeczne z prawem
naturalnym; wykluczają z aktu
płciowego dar życia. Nie wynikają z
prawdziwej komplementarności
uczuciowej i płciowej. W żadnym
wypadku nie będą mogły zostać
zaaprobowane” (Katechizm, 2357).



[25] Homoseksualizm odnosi się do
stanu mężczyzn i kobiet, którzy
odczuwają wyłączny lub dominujący
pociąg seksualny do osób tej samej
płci. Możliwe przypadki, które mogą
się pojawić są bardzo różne, dlatego
należy zachować ostrożność przy
rozpatrywaniu tych spraw.

[26] „Pewna liczba mężczyzn i kobiet
przejawia głęboko osadzone
skłonności homoseksualne.
Skłonność taka, obiektywnie
nieuporządkowana, dla większości z
nich stanowi ona trudne
doświadczenie. Powinno się
traktować te osoby z szacunkiem,
współczuciem i delikatnością.
Powinno się unikać wobec nich
jakichkolwiek oznak niesłusznej
dyskryminacji. Osoby te są wezwane
do wypełniania woli Bożej w swoim
życiu i - jeśli są chrześcijanami - do
złączenia z ofiarą krzyża Pana
trudności, jakie mogą napotykać z



powodu swojej kondycji”.(Katechizm,
2358).

[27] Franciszek, Amoris laetitia, 251.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-32-szoste-przykazanie/

(18-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-32-szoste-przykazanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-32-szoste-przykazanie/

	Temat 32. Szóste przykazanie

