
opusdei.org

Temat 32. Drugie i
trzecie przykazanie
Dekalogu

Drugie przykazanie Prawa
Bożego nakazuje poszanowanie
imienia Pańskiego, podczas gdy
trzecie nakazuje święcić święta.

29-11-2012

1. Drugie przykazanie

Drugie przykazanie Prawa Bożego
brzmi: Nie będziesz brał imienia Pana
Boga twego nadaremno. To
przykazanie „nakazuje szanować
imię Pańskie” (Katechizm, 2142) i



czcić imię Boże. Powinno się je
wymawiać „tylko po to, by je
błogosławić, wychwalać i
uwielbiać” (Katechizm, 2143).

1.1. Imię Boże

„Imię wyraża istotę, tożsamość osoby
i sens jej życia. Bóg ma imię; nie jest
jakąś anonimową siłą” (Katechizm,
203). Niemniej jednak, Bóg nie może
zostać ogarnięty ludzkimi pojęciami i
nie istnieje żadna idea zdolna go
wyobrazić ani żadne imię, które
mogłoby wyczerpująco wyrażać
Boską istotę. Bóg jest „Święty”, co
oznacza, że jest absolutnie wyższy, że
jest ponad wszelkim stworzeniem, że
jest transcendentny.

Mimo wszystko, po to, żebyśmy mogli
Go wzywać i zwracać się do Niego
osobiście, w Starym Testamencie
„objawiał się swemu ludowi
stopniowo i pod różnymi
imionami” (Katechizm, 204). Imię,
które Bóg objawił Mojżeszowi,



wskazuje, że jest On Istotą istniejącą
samoistnie. „Odpowiedział Bóg
Mojżeszowi: «JESTEM, KTÓRY
JESTEM». I dodał: «Tak powiesz
synom Izraela: JESTEM posłał mnie
do was (…). To jest imię moje na
wieki»” (Wj 3, 14-15; por. Katechizm,
213). Przez szacunek dla świętości
Boga naród Izraela nie wymawiał
tego imienia, tylko zastępował je
tytułem „Pan” („Adonai” po
hebrajsku, „Kyrios” po grecku) (por. 
Katechizm, 209). Inne imiona Boga w
Starym Testamencie to „Elohim” –
termin oznaczający pluralis
majestaticus dla wyrażenia pełni
albo wielkości – oraz „El Shaddai”,
które oznacza ‘potężny,
wszechmogący’.

W Nowym Testamencie Bóg daje
poznać tajemnicę swojego
trynitarnego życia wewnętrznego –
jeden Bóg w Trzech Osobach: Ojciec,
Syn Boży i Duch Święty. Jezus
Chrystus uczy nas nazywać Boga



„Ojcem” (Mt 6, 9) – „Abba”, co jest
poufałą formą mówienia „Ojcze” po
hebrajsku (por. Rz 8, 15). Bóg jest
Ojcem Jezusa Chrystusa i naszym
Ojcem, chociaż nie w ten sam sposób,
dlatego że Jezus Chrystus jest
Jednorodzonym Synem, a my
przybranymi dziećmi. Jednak
jesteśmy dziećmi naprawdę (por. 1 J
3, 1) i braćmi Jezusa Chrystusa (Rz 8,
29), dlatego że Duch Święty został
posłany do naszych serc i
uczestniczymy w Boskiej naturze
(por. Ga 4, 6; 2 P 1, 4). Jesteśmy
dziećmi Boga w Chrystusie. W
konsekwencji możemy zwracać się
do Boga, nazywając Go prawdziwie
„Ojcem”, jak radzi Święty Josemaría:
„Bóg jest Ojcem pełnym czułości i
nieskończonej miłości. Często w
ciągu dnia nazywaj Go Ojcem. Mów
do Niego — ty sam, w swoim sercu —
że Go kochasz, że Go wielbisz; że
czujesz moc i dumę płynące z tego, że
jesteś Jego dzieckiem”[1].



1.2. Czczenie imienia Bożego

W „Ojcze nasz” modlimy się: „Święć
się imię Twoje”. Termin „święcić”
powinno się rozumieć tutaj w
znaczeniu „uznać imię Boże za
święte, traktować Jego imię w sposób
święty” (por. Katechizm, 2807). To
właśnie robimy, kiedy uwielbiamy i
wysławiamy Boga lub składamy Mu
dzięki. Jednak słowa „święć się imię
Twoje” są również jedną z próśb
modlitwy „Ojcze nasz”.
Wypowiadając je, prosimy, żeby Jego
imię było uświęcone poprzez nas, to
znaczy, żebyśmy oddawali Mu
chwałę naszym życiem i żeby inni Go
uwielbiali (por. Mt 5, 16). „Od
naszegożycia i od naszejmodlitwy
zależy nierozłącznie to, czy imię Boże
będzie święcone wśród
narodów” (Katechizm, 2814).

Poszanowanie imienia Bożego
domaga się również poszanowania
imienia Najświętszej Maryi Dziewicy,



Świętych i świętej rzeczywistości, w
której Bóg jest obecny w taki czy inny
sposób, przede wszystkim
Najświętszej Eucharystii,
rzeczywistej Obecności Jezusa
Chrystusa, Drugiej Osoby Trójcy
Przenajświętszej, wśród ludzi.

Drugie przykazanie zabrania
wszelkiego niewłaściwego używania
imienia Boga (por. Katechizm, 2146),
a zwłaszcza bluźnierstwa, które
„polega (…) na wypowiadaniu
przeciw Bogu – wewnętrznie lub
zewnętrznie – słów nienawiści,
wyrzutów, wyzwań (…). Bluźniercze
jest również nadużywanie imienia
Bożego w celu zatajenia
zbrodniczych praktyk, zniewalania
narodów, torturowania lub
wydawania na śmierć (…). Ze swej
natury jest grzechem
ciężkim” (Katechizm, 2148).

Przykazanie to zakazuje również
krzywoprzysięstwa (por. Katechizm,



2150). Przysięga to branie Boga na
świadka tego, co się twierdzi (na
przykład, żeby dać gwarancję lub
obietnicę świadectwa, aby
udowodnić niewinność osoby
niesprawiedliwie oskarżonej lub
wystawionej na podejrzenia, albo
żeby położyć kres kłótniom i sporom,
i tak dalej). Istnieją okoliczności, w
których przysięga jest godziwa, jeżeli
jest dokonywana prawdziwie i
sprawiedliwie, i jeżeli jest potrzebna,
jak może się zdarzyć w sądzie albo
przy obejmowaniu stanowiska (por. 
Katechizm, 2154). Poza tymi
sytuacjami Pan uczy nie przysięgać:
„niech wasza mowa będzie: Tak, tak;
nie, nie” (Mt 5, 37; por. Jk 5, 12; 
Katechizm, 2153).

1.3. Imię chrześcijanina

Jest „człowiek (…) jedynym na ziemi
stworzeniem, którego Bóg chciał dla
niego samego”[2]. Nie jest „czymś”,
tylko „kimś” – osobą ludzką. „Tylko



człowiek jest wezwany do
uczestniczenia w życiu Bożym przez
poznanie i miłość” (Katechizm, 356).
We chrzcie, stając się dzieckiem
Bożym, człowiek otrzymuje imię,
które przedstawia jego szczególny i
niepowtarzalny charakter wobec
Boga i wobec bliźnich (por. 
Katechizm, 2156, 2158). Chrzcić
oznacza również „chrystianizować”.
Chrześcijanin – naśladowca Jezusa
Chrystusa – to imię własne każdego
ochrzczonego, który otrzymał
wezwanie do utożsamienia się z
Panem: „W Antiochii też po raz
pierwszy nazwano uczniów [tych,
którzy nawracali się w imię Jezusa
Chrystusa przez działanie Ducha
Świętego] chrześcijanami” (Dz 11,
26).

Bóg nazywa każdego jego imieniem
(por. 1 Sam 3, 4-10; Iz 43, 1; J 10, 3; Dz
9, 4). Miłuje każdego osobiście. Jezus
Chrystus, mówi Święty Paweł,
„umiłował mnie i samego siebie



wydał za mnie” (Ga 2, 20). Od
każdego oczekuje odpowiedzi
miłości: „Będziesz miłował Pana,
Boga swego, całym swoim sercem,
całą swoją duszą, całym swoim
umysłem i całą swoją mocą” (Mk 12,
30). Nikt nie może zastąpić nas w tej
odpowiedzi miłości do Boga. Święty
Josemaría zachęca, aby rozważać
„spokojnie to Boże upomnienie, które
napełnia ci duszę niepokojem i które
równocześnie jest tak słodkie, jak
miód ze świeżego plastra: redemi te,
et vocavi te, nomine tuo: meus es tu
(Iz 43, 1); odkupiłem cię i zawołałem
cię po imieniu: należysz do mnie! Nie
kradnijmy Bogu tego, co należy do
Niego. Jest to Bóg, który umiłował
nas do tego stopnia, że za nas umarł;
który wybrał nas przed wiekami,
przed stworzeniem świata, abyśmy
byli święci w Jego obliczu (por. Ef 1,
4)”[3].

2. Trzecie przykazanie Dekalogu



Trzecie przykazanie Dekalogu brzmi:
Pamiętaj, abyś dzień święty święcił.
Nakazuje ono czcić Boga poprzez
uczynki kultu w niedzielę i inne dni
świąteczne.

2.1. Niedziela, czyli dzień Pański

Biblia opowiada o dziele stworzenia
w ciągu sześciu „dni”. Na
zakończenie „Bóg widział, że
wszystko, co uczynił, było bardzo
dobre (…). Wtedy Bóg pobłogosławił
ów siódmy dzień i uczynił go
świętym; w tym bowiem dniu
odpoczął po całej swej pracy, którą
wykonał stwarzając” (Rdz 1,31.2,3).
W Starym Testamencie Bóg
ustanowił, żeby siódmy dzień
tygodnia był święty, żeby był dniem
oddzielonym i odmiennym od
innych. Człowiek, który jest
powołany do uczestnictwa w
stwórczej mocy Boga, doskonaląc
świat poprzez swoją pracę, powinien
również zaprzestać pracy siódmego



dnia, żeby poświęcić go kultowi
Bożemu i odpoczynkowi.

Przed przyjściem Jezusa Chrystusa
siódmym dniem była sobota. W
Nowym Testamencie jest to niedziela,
„Dies Domini”, Dzień Pański, dlatego
że jest to dzień Zmartwychwstania
Pana. Sobota wyobrażała koniec
Stworzenia, niedziela wyobraża
początek „Nowego Stworzenia”,
które miało miejsce wraz ze
Zmartwychwstaniem Jezusa
Chrystusa (por. Katechizm, 2174).

2.2. Uczestnictwo w niedzielnej
Mszy Świętej

Zważywszy że Ofiara Eucharystii
„jest szczytem, do którego zmierza
działalność Kościoła, i jednocześnie
jest źródłem, z którego wypływa cała
jego moc”[4], niedzielę święci się
przede wszystkim poprzez
uczestnictwo we Mszy Świętej.
Kościół konkretyzuje trzecie
przykazanie Dekalogu przy pomocy



następującego przepisu: „«W
niedzielę oraz w inne dni świąteczne
nakazane wierni są zobowiązani
uczestniczyć we Mszy świętej» (KPK,
kan. 1247)” (Katechizm, 2180).
Oprócz niedzieli głównymi dniami
nakazanymi są:

uroczystość Narodzenia Pana
naszego Jezusa Chrystusa (25 XII),
uroczystość Świętej Bożej Rodzicielki
(1 I), uroczystość Objawienia
Pańskiego (6 I), uroczystość
Najświętszego Ciała i Krwi Chrystusa,
uroczystość Wniebowzięcia
Najświętszej Maryi Panny (15 VIII),
uroczystość Wszystkich Świętych (1
XI) (por. KPK, kan. 1246 § 1, 
Katechizm, 2177 oraz ustalenia
Episkopatu Polski).

„«Nakazowi uczestniczenia we Mszy
świętej czyni zadość ten, kto bierze w
niej udział, gdziekolwiek jest
odprawiana w obrządku katolickim,
bądź w sam dzień świąteczny, bądź



też wieczorem dnia
poprzedzającego» (KPK, kan. 1248 §
1)” (Katechizm, 2180).

„Wierni są zobowiązani do
uczestniczenia w Eucharystii w dni
nakazane, chyba że są
usprawiedliwieni dla ważnego
powodu (np. choroba, pielęgnacja
niemowląt) lub też otrzymali
dyspensę od ich własnego pasterza
(por. KPK, kan. 1245). Ci, którzy
dobrowolnie zaniedbują ten
obowiązek, popełniają grzech
ciężki” (Katechizm, 2181).

2.3. Niedziela – dzień odpoczynku

„Jak Bóg «odpoczął dnia siódmego po
całym swym trudzie, jaki
podjął» (Rdz 2, 2), tak również życie
ludzkie składa się z pracy i
odpoczynku. Ustanowienie dnia
Pańskiego przyczynia się do tego, by
wszyscy korzystali z wystarczającego
odpoczynku i czasu wolnego, który
mogliby poświęcić życiu



rodzinnemu, kulturalnemu,
społecznemu i
religijnemu” (Katechizm, 2184). W
niedziele i pozostałe święta nakazane
wierni mają obowiązek powstrzymać
się „od wykonywania tych prac i
zajęć, które utrudniają oddawanie
Bogu czci, przeżywanie radości
właściwej dniowi Pańskiemu oraz
korzystanie z należnego odpoczynku
duchowego i fizycznego” (KPK, kan.
1247). Chodzi o poważny obowiązek,
tak jak jest nim nakaz świętowania
świąt. Niemniej jednak, niedzielny
odpoczynek może nie zobowiązywać
wobec wyższego obowiązku
sprawiedliwości lub miłości.

„W poszanowaniu wolności religijnej
i dobra wspólnego wszystkich
chrześcijanie powinni domagać się
uznania niedziel i świąt kościelnych
za ustawowe dni świąteczne.
Powinni wszystkim dawać widoczny
przykład modlitwy, szacunku i
radości oraz bronić swoich tradycji



jako cennego wkładu w życie
duchowe społeczności
ludzkiej” (Katechizm, 2188). „Każdy
chrześcijanin powinien unikać
narzucania – bez potrzeby –
drugiemu tego, co przeszkodziłoby
mu w zachowywaniu dnia
Pańskiego” (Katechizm, 2187).

2.4. Kult publiczny i cywilne prawo
do wolności religijnej

Obecnie w niektórych krajach jest
dosyć rozpowszechniona forma
myślenia „laickiego”, która uważa, że
religia jest sprawą prywatną, która
nie powinna mieć publicznego ani
społecznego wyrazu. Przeciwnie –
doktryna chrześcijańska naucza, że
człowiek powinien „mieć możność
swobodnego wyznawania religii
prywatnie i publicznie”[5]. Istotnie,
moralne prawo naturalne, wpisane
w serce człowieka, nakazuje „w
sposób zewnętrzny oddawać cześć
Bogu dla upamiętnienia tego



wielkiego, najpowszechniejszego
dobrodziejstwa, jakim jest dzieło
stworzenia świata”[6] (por. 
Katechizm, 2176). Z pewnością kult
Boga jest przede wszystkim aktem
wewnętrznym, ale musi móc
objawiać się na zewnątrz, dlatego że
dla ducha ludzkiego „niezbędne jest
posługiwanie się rzeczami
cielesnymi jako, pewnymi znakami,
pobudzającymi umysł ludzki do
czynności duchowych, jednoczących
nas z Bogiem”[7].

Nie tylko powinno się móc
wyznawać religię na zewnątrz, ale
również na sposób społeczny, to
znaczy, z innymi, dlatego że „sama
zaś społeczna natura człowieka
wymaga, aby (…) wyznawał swą
religię na sposób społeczny”[8].
Społeczny wymiar człowieka domaga
się, żeby kult mógł mieć wyraz
społeczny. „Zadaje się więc gwałt
osobie ludzkiej (…), jeśli odmawia się
człowiekowi swobodnego, przy



zachowaniu sprawiedliwego ładu
społecznego, wyznawania religii w
społeczeństwie (…). Władza cywilna,
której właściwym celem jest
troszczenie się o wspólne dobro
doczesne, powinna uznawać życie
religijne obywateli i sprzyjać mu”[9].

Istnieje społeczne i cywilne prawo do
wolności w dziedzinie religijnej,
które oznacza, że społeczeństwo i
państwo nie mogą przeszkadzać,
żeby każdy działał w tej dziedzinie
zgodnie z nakazem swojego sumienia
zarówno prywatnie, jak i publicznie,
o ile tylko szanuje słuszne granice
wynikające z wymagań dobra
wspólnego, jakimi są porządek
publiczny i moralność publiczna[10]
(por. Katechizm, 2109). Każdy
człowiek jest zobowiązany w
sumieniu do poszukiwania
prawdziwej religii i do przylgnięcia
do niej. W tym poszukiwaniu może
otrzymywać pomoc od innych – co
więcej wierni chrześcijańscy mają



obowiązek udzielania tej pomocy
poprzez apostolstwo – jednak nikogo
nie można przymuszać ani również
uniemożliwiać mu tego
poszukiwania. Przylgnięcie do wiary
powinno być zawsze dobrowolne, tak
samo jak jej praktykowanie (por. 
Katechizm, 2104-2106).

„Oto jest twoje zadanie jako
obywatela-chrześcijanina:
przyczyniać się do tego, aby miłość i
wolność Chrystusa przenikały
wszystkie przejawy życia
współczesnego: kulturę, gospodarkę,
pracę i odpoczynek, życie rodzinne i
życie społeczne”[11].

Javier López

Bibliografia podstawowa

Drugie przykazanie: Katechizm
Kościoła Katolickiego, 203-213;
2142-2195



Trzecie przykazanie: Katechizm
Kościoła Katolickiego, 2168-2188; Jan
Paweł II, list apostolski Dies Domini z
31 maja 1998 r.

Benedykt XVI-Józef Ratzinger, Jezus z
Nazaretu. Od Chrztu w Jordanie do
Przemienienia, wydawnictwo M,
Kraków 2007 (rozdz. 5 §2)

Lektury zalecane

Św. Josemaría Escrivá, homilia 
Obcowanie z Bogiem, w: Przyjaciele
Boga, 142-153

--------------------------------------

[1] Św. Josemaría Escrivá, Przyjaciele
Boga, 150.

[2] II Sobór Watykański, konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 24.

[3] Św. Josemaría Escrivá, Przyjaciele
Boga, 312.



[4] II Sobór Watykański, konstytucja 
Sacrosanctum Concilium, 10.

[5] II Sobór Watykański, deklaracja 
Dignitatis humanæ, 15; Katechizm,
2137.

[6] Święty Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, II-II, q. 122, a. 4, c.

[7] Święty Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, II-II, q. 81, a. 7, c.

[8] II Sobór Watykański, deklaracja 
Dignitatis humanæ, 3.

[9] Ibidem.

[10] Ibidem, 7.

[11] Św. Josemaría Escrivá, Bruzda,
302.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-32-drugie-i-trzecie-przykazanie-dekalogu/


pl/article/temat-32-drugie-i-trzecie-
przykazanie-dekalogu/ (21-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-32-drugie-i-trzecie-przykazanie-dekalogu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-32-drugie-i-trzecie-przykazanie-dekalogu/

	Temat 32. Drugie i trzecie przykazanie Dekalogu

