
opusdei.org

Temat 31. Piąte
przykazanie

Nikt nie może, w żadnym
wypadku, rościć sobie prawa do
bezpośredniego zabicia
niewinnego człowieka. Piąte
przykazanie zabrania również
uderzania, ranienia lub
czynienia jakiejkolwiek
niesprawiedliwej krzywdy
sobie lub bliźniemu na ciele,
czy to przez siebie, czy przez
innych, jak również
krzywdzenia go raniącymi
słowami lub życzenia mu
krzywdy. W odniesieniu do
aborcji i eutanazji trzeba
pamiętać, że szacunek dla życia
musi być uznany za granicę,



której jednostka czy państwo
nie może przekraczać.

19-12-2022

Życie ludzkie jest święte

„Życie ludzkie jest święte, ponieważ
od samego początku domaga się
«stwórczego działania Boga» i
pozostaje na zawsze w specjalnym
odniesieniu do Stwórcy, jedynego
swego celu (…) Nikt, w żadnej
sytuacji, nie może rościć sobie prawa
do bezpośredniego niszczenia
niewinnej istoty
ludzkiej” (Katechizm, 2258).

Człowiek jest stworzony na obraz i
podobieństwo Boga (por. Rdz 1,
26-27). Jest wyjątkowy: jedyne
stworzenie na tym świecie, które Bóg
miłuje dla niego samego[1]. Jest
przeznaczony do wiecznego

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn1
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn1


poznawania i kochania Boga. W tym
właśnie tkwi ostateczny fundament
świętości i godności człowieka; a w
aspekcie moralnym - przykazania
„Nie zabijaj”. Encyklika Evangelium
vitae (1995), która oferuje piękne
rozważania na temat wartości życia
ludzkiego i jego powołania do życia
wiecznego w komunii z Bogiem,
wyjaśnia, że „z prawdy o świętości
życia wynika zasada jego 
nienaruszalności, wpisana od
początku w serce człowieka, w jego
sumienie” (punkt 40). Po potopie, w
przymierzu z Noem, obraz Boga
zostaje wyraźnie ustanowiony jako
podstawa potępienia zabójstwa (por.
Rdz 9,6).

Powierzenie życia w ręce człowieka
zakłada władzę panowania nad nim,
co wiąże się z umiejętnością
kierowania nim w charakterze
współpracy z Bogiem. Wymaga to
postawy miłości i służby, a nie
egoistycznego samowolnego



dominowania: nie jest to panowanie
absolutne, ale służebne, odblask
jedynego i nieskończonego
panowania Boga[2].

Księga Rodzaju przedstawia
nadużycie przeciwko ludzkiemu
życiu jako konsekwencję grzechu
pierworodnego. Jahwe zawsze jawi
się jako obrońca życia: nawet życia
Kaina, po tym jak ten zabił swojego
brata Abla. Nikt nie może brać
sprawiedliwości w swoje ręce i nikt
nie może sobie przypisywać prawa
do dysponowania życiem bliźniego
(por. Rdz 4, 13-15).

Chociaż to przykazanie odnosi się
konkretnie do człowieka,
przypomina nam o potrzebie troski o
inne istoty żywe i nasz wspólny dom.
W encyklice Laudato sí (2015)
czytamy: „Kiedy serce jest naprawdę
otwarte na powszechną komunię, to
nic i nikt nie jest wykluczony z tego
braterstwa. Dlatego też prawdą jest,

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn2
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn2


że obojętność lub okrucieństwo
wobec innych stworzeń tego świata
zawsze w jakiś sposób przekłada się
na sposób traktowania innych ludzi.
Serce jest jedno i ta sama słabość,
która prowadzi do znęcania się nad
zwierzętami, niechybnie przejawi się
w relacji z innymi osobami. Wszelkie
okrucieństwo wobec jakiegokolwiek
stworzenia «jest sprzeczne z
godnością człowieka»” (punkt 92).

To przykazanie, podobnie jak
pozostałe, osiąga swoje pełne
znaczenie w Jezusie Chrystusie, a
konkretnie w Kazaniu na Górze:
„Słyszeliście, że powiedziano
przodkom: Nie zabijaj!; a kto by się
dopuścił zabójstwa, podlega sądowi.
A Ja wam powiadam: Każdy, kto się
gniewa na swego brata, podlega
sądowi. A kto by rzekł swemu bratu:
Raka, podlega Wysokiej Radzie. A kto
by mu rzekł: «Bezbożniku», podlega
karze piekła ognistego. Jeśli więc
przyniesiesz dar swój przed ołtarz i



tam wspomnisz, że brat twój ma coś
przeciw tobie, zostaw tam dar swój
przez ołtarzem, a najpierw idź i
pojednaj się z bratem swoim! Potem
przyjdź i dar swój ofiaruj!” (Mt 5,
21-24). Najgłębszym wymiarem
przykazania o ochronie życia
ludzkiego „jest wymóg okazywania
czci i miłości każdej osobie i jej
życiu”[3].

Moralny obowiązek poszanowania
życia i zdrowia

Życie ludzkie jest niezwykle cennym
darem powierzonym nam prze Boga,
o który należy się troszczyć i chronić.
Katechizm wyjaśnia, że powinniśmy
się rozsądnie troszczyć o zdrowie,
uwzględniając potrzeby drugiego
człowieka i dobra wspólnego (punkt
2288). Jednocześnie przypomina, że
nie jest ono wartością absolutną:
moralność chrześcijańska sprzeciwia
się neopogańskiej koncepcji, która
zmierza do popierania kultu ciała, i

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn3
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn3


która może prowadzić do
wypaczenia stosunków
międzyludzkich (punkt 2289).

„Cnota umiarkowania uzdalnia do 
unikania wszelkiego rodzaju nadużyć
dotyczących pożywienia, alkoholu,
tytoniu i leków. Ci, którzy w stanie
nietrzeźwym lub na skutek
nadmiernego upodobania do
szybkości zagrażają bezpieczeństwu
drugiego człowieka i swemu
własnemu - na drogach, na morzu
lub w powietrzu - ponoszą poważną
winę” (2290). Dlatego również 
używanie narkotyków jest ciężkim
wykroczeniem, ponieważ wyrządza
bardzo poważne szkody zdrowiu
(2291).

List Samaritanus bonus (2020)
wyjaśnia, że postęp medycyny
pomaga nam w obowiązku
zachowania i chronienia życia i
zdrowia. Równocześnie przypomina
nam o konieczności korzystania ze



wszystkich możliwości
diagnostycznych i terapeutycznych z
mądrym rozeznaniem moralnym,
wystrzegając się wszystkiego, co
mogłoby być niewspółmierne do
zamierzonych rezultatów czy nawet
odczłowieczające.

W tym właśnie kontekście pojawia
się refleksja na temat transplantacji
organów. Kościół naucza, że oddanie
organów do przeszczepu jest
uprawnione i może być aktem
miłosierdzia, jeśli jest działaniem w
pełni wolnym i bezinteresownym[4],
oraz jeśli jest zgodne z porządkiem
sprawiedliwości i miłości. „Człowiek
może dać tylko coś, czego może się
pozbyć bez poważnego
niebezpieczeństwa lub szkody dla
własnego życia lub tożsamości
osobistej. Musi się to również odbyć
ze sprawiedliwej i proporcjonalnej
przyczyny. Jest oczywiste, że istotne
organy mogą być dawane wyłącznie
po śmierci”[5].

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn4
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn4
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn5
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn5


Piąte przykazanie nakazuje nie
zabijać. Potępia również bicie,
ranienie i wyrządzanie sobie lub
bliźniemu niezawinionej krzywdy na
ciele, czy to przez siebie, czy przez
innych, jak również krzywdzenie go
raniącymi słowami lub życzenie mu
krzywdy. W tym przykazaniu
zabronione jest również zabicie
siebie (samobójstwo). Encyklika 
Evangelium vitae poświęca trzecią
część na rozważania dotyczące
ataków na życie, nawiązując do
wcześniejszej tradycji moralnej.
Rozdział ten jednoznacznie potępia
dobrowolne zabójstwo, aborcję i
eutanazję.

„Piąte przykazanie zakazuje pod
grzechem ciężkim zabójstwa 
bezpośredniego i zamierzonego.
Zabójca i ci, którzy dobrowolnie
współdziałają w zabójstwie,
popełniają grzech, który woła o
pomstę do nieba (por. Rdz 4,
10)” (Katechizm, 2268)[6]. Encyklika 

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn6
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn6


Evangelium vitae sformułowała
definitywnie i nieomylnie
następującą negatywną normę:
„mocą Chrystusowej władzy
udzielonej Piotrowi i jego
Następcom, w komunii z biskupami
Kościoła Katolickiego, 
potwierdzam,że bezpośrednie i
umyślne zabójstwo niewinnej istoty
ludzkiej jest zawsze aktem głęboko
niemoralnym. Doktryna ta, oparta na
owym niepisanym prawie, które
każdy człowiek dzięki światłu
rozumu znajduje we własnym sercu
(por. Rz 2, 14-15), jest potwierdzona
w Piśmie Świętym, przekazana przez
Tradycję Kościoła oraz nauczana
przez Magisterium zwyczajne i
powszechne”[7].

To potępienie nie wyklucza
możliwości legalnej samoobrony, co
czasem okazuje się prawdziwym
paradoksem. Jak uczy również 
Evangelium vitae, „uprawniona
obrona może być nie tylko prawem,

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn7
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn7


ale poważnym obowiązkiem tego, kto
jest odpowiedzialny za życie drugiej
osoby, za wspólne dobro rodziny lub
państwa. Zdarza się niestety, że
konieczność odebrania napastnikowi
możliwości szkodzenia prowadzi
czasem do pozbawienia go
życia” (pkt. 55).

Aborcja

„Życie ludzkie od chwili poczęcia
powinno być szanowane i chronione
w sposób absolutny” (Katechizm,
2270). Dlatego „bezpośrednie
przerwanie ciąży, to znaczy
zamierzone jako cel czy jako środek,
jest zawsze poważnym nieładem
moralnym, gdyż jest dobrowolnym
zabójstwem niewinnej istoty
ludzkiej”[8]. „Żadna okoliczność,
żaden cel, żadne prawo na świecie
nigdy nie będą mogły uczynić
godziwym aktu, który sam w sobie
jest niegodziwy, ponieważ sprzeciwia
się Prawu Bożemu, zapisanemu w

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn8
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn8


sercu każdego człowieka,
poznawalnemu przez sam rozum i
głoszonemu przez Kościół”[9].

W wymiarze społecznym w wielu
krajach aborcja jest uważana za
prawo i niezbędny środek do dalszej
poprawy zdrowia reprodukcyjnego
kobiet. Utrudnia to zrozumienie
nauki Kościoła i jest jednym z
powodów, dla których wielu ludzi
ucieka się takich działań z niewiedzą,
której często nie da się przełamać. Co
więcej, w obliczu niechcianej ciąży
presja społeczna i rodzinna może być
tak duża, że osobista
odpowiedzialność kobiety dążącej do
aborcji jest często umniejszana.

Są zatem godne pochwały wszystkie
inicjatywy, które pomagają matkom
w kontynuowaniu ciąży, zwłaszcza
gdy napotykają one na szczególne
trudności. Państwo ma w tej
dziedzinie ważną rolę do odegrania,
gdyż chodzi o obronę części ludności

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn9
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn9


szczególnie zagrożonej. Godna
pochwały jest również praca
włożona w zapewnienie
odpowiedniego informowania o
realiach aborcji i jej negatywnych
konsekwencjach psychologicznych i
egzystencjalnych - czasami
poważnych - które dotykają osób
wybierających tę opcję.

Samobójstwo i eutanazja

Niektórzy błędnie sądzą, że zakaz
zabijania odnosi się tylko do innych
ludzi, a chrześcijaństwo nie
sprzeciwia się samobójstwu,
przynajmniej w niektórych
okolicznościach, twierdząc, że w
Piśmie Świętym nie ma wyraźnego
potępienia go. Jednakże, jak
przypomina Evangelium vitae (pkt
66), „samobójstwo zaś jest zawsze
moralnie niedopuszczalne w takiej
samej mierze, jak zabójstwo.
Tradycja Kościoła niezmiennie je
odrzucała jako czyn zdecydowanie



zły”. Katechizm wyjaśnia to,
podkreślając, że „pozostaje ono w
głębokiej sprzeczności z należytą
miłością siebie. Jest także zniewagą
miłości bliźniego, ponieważ w sposób
nieuzasadniony zrywa więzy
solidarności ze społecznością
rodzinną, narodową i ludzką, wobec
których mamy zobowiązania.
Samobójstwo sprzeciwia się miłości
Boga żywego” (2281)[10]. Czymś
zupełnie innym jest wybieranie
własnej śmierci w celu ratowania
życia innego człowieka, co jest aktem
heroicznej miłości.

Wprawdzie pewne czynniki
psychologiczne, kulturowe i
uwarunkowania społeczne mogą
złagodzić lub nawet zniweczyć
subiektywną odpowiedzialność za
akt samobójczy, a Kościół poleca
Bogu dusze tych, którzy dopuścili się
tego radykalnego czynu. Nie oznacza
to jednak, że wybór celowego

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn10
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn10


spowodowania własnej śmierci jest
usprawiedliwiony.

W ostatnich dekadach do
samobójstwa doszła eutanazja, w
której osoba trzecia dokonuje
zabójczego aktu na prośbę
zainteresowanego. Eutanazję w
ścisłym i właściwym znaczeniu
należy rozumieć jako działanie lub
zaniechanie, które ze swej natury i
intencji powoduje śmierć w celu
usunięcia wszelkiego cierpienia.
Kościół zawsze nauczał, że jest
„poważnym naruszeniem Prawa
Bożego jako moralnie
niedopuszczalne dobrowolne
zabójstwo osoby ludzkiej (…).
Praktyka eutanazji zawiera —
zależnie od okoliczności — zło
cechujące samobójstwo lub
zabójstwo”[11]. Chodzi o jedną z
konsekwencji, poważnie sprzecznych
z godnością osoby ludzkiej, do
których może doprowadzić

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn11
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn11


hedonizm i utrata chrześcijańskiego
znaczenia cierpienia.

Ważne jest, aby odróżnić eutanazję
od innych działań, które są
przeprowadzane w ramach należytej
opieki u schyłku życia, takich jak
przerwanie pewnych metod leczenia,
które w pewnym momencie są
uznawane za nadzwyczajne lub
niewspółmierne do oczekiwanych
rezultatów. Różni się ona również od
tak zwanej „sedacji paliatywnej”,
która jest narzędziem
terapeutycznym w niektórych
sytuacjach terminalnych, w których
zwykłe leczenie nie jest
wystarczające, aby oszczędzić
pacjentowi ciężkiego cierpienia.
Czasami niełatwo jest określić
najwłaściwszy wybór postępowania.
Dlatego list Samaritanus bonus
proponuje pewne kryteria, które
mogą pomóc w podjęciu dobrych
decyzji.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_pl.html


W odniesieniu do aborcji i eutanazji
należy pamiętać, że szacunek dla
życia musi być uznany za granicę,
której nie może przekroczyć żadna
działalność jednostki ani państwa.
Niezbywalne prawo do życia każdej
niewinnej istoty ludzkiej jest 
elementem konstytutywnym
społeczeństwa cywilnego i jego
prawodawstwa i jako takie musi być
uznane i szanowane zarówno przez
społeczeństwo, jak i władzę
polityczną (por. Katechizm, 2273)[12].

Dlatego ustawy, które dopuszczają
aborcję „nie tylko nie są w żaden
sposób wiążące dla sumienia, ale
stawiają wręcz człowieka wobec
poważnej i konkretnej powinności
przeciwstawienia się im poprzez 
sprzeciw sumienia”[13].

Kara śmierci

Przez wieki kara śmierci była
uzasadniana jako skuteczny środek
zapewnienia obrony dobra

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn12
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn12
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn13
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn13


wspólnego, a nawet jako środek
przywrócenia sprawiedliwości w
przypadku ciężkich przestępstw.
Magisterium Kościoła stopniowo
ewoluowało, uwzględniając coraz
lepsze możliwości ochrony dobra
wspólnego obywateli poprzez
odpowiednie systemy ograniczenia
wolności, aż do obecnego
sformułowania w Katechizmie (2267),
które uznaje karę śmierci za
niedopuszczalną jako zamach na
nienaruszalność i godność osoby
oraz stwierdza, że Kościół opowiada
się za jej całkowitym zniesieniem na
całym świecie.

Porwanie i wzięcie zakładników jest
moralnie niegodziwe: jest to
traktowanie ludzi jedynie jako
środków do różnych celów,
pozbawianie ich wolności w sposób
bezprawny. Terroryzm i tortury są
również poważnie sprzeczne ze
sprawiedliwością i miłosierdziem.



„Bezpośrednio zamierzone 
amputacje, okaleczenia ciała lub
sterylizacje osób niewinnych są
sprzeczne z prawem moralnym poza
wskazaniami medycznymi o
charakterze ściśle
leczniczym” (Katechizm, 2297).

Katechizm, rozpatrując piąte
przykazanie, po wymienieniu
przewinień przeciwko ciału, odnosi
się do „przewinień przeciwko duszy”
i wspomina o zgorszeniu. Jezus
potępił je już wcześniej, gdy głosił
swoim uczniom: „Lecz kto by się stał
powodem grzechu dla jednego z tych
małych, którzy wierzą we Mnie,
temu byłoby lepiej kamień młyński
zawiesić u szyi i utopić go w głębi
morza” (Mt 18, 6). Jest to „postawa
lub zachowanie, które prowadzi
drugiego człowieka do popełnienia
zła”[14]. Jest to poważne wykroczenie,
ponieważ prowadzi, przez działanie
lub zaniechanie, do popełnienia
grzechu przez innych. Zgorszenie

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn14
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn14


może być wywołane przez
niegodziwe komentarze, przez
propagowanie niemoralnych
widowisk, książek i czasopism, przez
podążanie za modą sprzeczną ze
skromnością itp.[15].

Encyklika Fratelli tutti (2020) zachęca
do rozważenia idei „otwartego
braterstwa, które pozwala
rozpoznać, docenić i miłować każdą
osobę niezależnie od bliskości
fizycznej, niezależnie od miejsca na
świecie, w którym się urodziła lub w
którym mieszka” (punkt 1). To
braterstwo ma szansę bycia
fundamentem do zbudowania
prawdziwego pokoju społecznego i
międzynarodowego.

„Błogosławieni, którzy wprowadzają
pokój, albowiem oni będą nazwani
synami Bożymi” (Mt 5, 9). Cechą
ducha Bożego braterstwa jest serce 
przeniknięte tym zasiewem radości i
pokoju[16]. „Pokój nie polega jedynie

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn15
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn15
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn16
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn16
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn16


na braku wojny i nie ogranicza się do
zapewnienia równowagi sił. Nie da
się osiągnąć pokoju na ziemi bez
obrony dóbr osoby ludzkiej,
swobodnej wymiany myśli między
ludźmi, poszanowania godności osób
i narodów, wytrwałego dążenia do
braterstwa [...]. Jest dziełem
sprawiedliwości (por. Iz 32, 17) i
owocem miłości” (Katechizm, 2304).

Historia ludzkości była i jest
świadkiem bardzo wielu wojen,
które szerzą zniszczenie i nienawiść.
Choć bywają one przedstawiane jako
wydarzenia, którym nie da się
zapobiec, to są „fałszywymi
reakcjami, że nie rozwiązują
problemów, które zamierzają
przezwyciężyć i że w ostateczności
jedynie przyczyniają się do jeszcze
większego zniszczenia tkanki
społeczeństwa narodowego i
światowego”[17]. „Z powodu zła i
niesprawiedliwości, jakie pociąga za
sobą wszelka wojna, Kościół usilnie

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn17
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn17


wzywa wszystkich do modlitwy i
działania, by dobroć Boża uwolniła
nas od odwiecznego zniewolenia
przez wojnę (Por. Sobór Watykański
II, Gaudium et spes,
81,4)” (Katechizm, 2307). Katechizm
wyjaśnia, że istnieje „uprawniona
obrona z użyciem siły militarnej”.
Jednak „powaga takiej decyzji jest
podporządkowana ścisłym
warunkom uprawnienia
moralnego” (Katechizm, 2309). I
podkreśla: „Potrzeba jednocześnie w
tym przypadku: aby szkoda
wyrządzana przez napastnika
narodowi lub wspólnocie narodów
była długotrwała, poważna i
niezaprzeczalna; aby wszystkie
pozostałe środki zmierzające do
położenia jej kresu okazały się
nierealne lub nieskuteczne; aby były
uzasadnione warunki powodzenia;
aby użycie broni nie pociągnęło za
sobą jeszcze poważniejszego zła i
zamętu niż zło, które należy usunąć.
W ocenie tego warunku należy



uwzględnić potęgę współczesnych
środków niszczenia”[18].

Wyścig zbrojeń, „nie tylko nie
eliminuje przyczyn wojny, ale może
je jeszcze nasilić. Wydawanie
ogromnych sum na produkcję ciągle
nowych rodzajów broni
uniemożliwia przyjście z pomocą
głodującej ludności” (Katechizm,
2315). Wyścig zbrojeń „stanowi
najgroźniejszą plagę ludzkości, a
równocześnie nieznośną krzywdę
dla ubogich” (Sobór Watykański II, 
Gaudium et spes, 81). Władze
publiczne mają prawo i obowiązek
ustawowego regulowania produkcji i
handlu bronią (Por. Katechizm, 2316)
[19].

Pablo Requena / Pau Agulles

Bibliografia

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
2258-2330.

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn18
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn18
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn19
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftn19


—Jan Paweł II, Evangelium vitae, 25-
III-1995, rozdz. III.

[1]Por. Sobór Watykański II, Gaudium
et spes, 24.

[2] Por. Jan Paweł II, Evangelium vitae,
25-III-1995, 52.

[3]Tamże, 41.

[4]Por. Katechizm, 2301; Jan Paweł II, 
Przemówienie z 20-6-1991, 3;

[5]Tamże, 4.

[6] „Zakazuje także podejmowania
jakichkolwiek działań z intencją
spowodowania pośrednio śmierci
osoby. Prawo moralne zakazuje
narażania kogoś bez ważnego
powodu na śmiertelne ryzyko oraz
odmówienia pomocy osobie będącej
w niebezpieczeństwie” (Katechizm,
2269).

[7] Jan Paweł II, Evangelium vitae, 57.

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref1
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref1
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref2
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref2
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref3
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref3
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref4
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref4
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref5
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref5
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref6
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref6
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref7
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref7


[8]Tamże, 62.

[9]Tamże, 62. Powaga zbrodni aborcji
jest tak wielka, że Kościół karze to
przestępstwo kanoniczną karą
ekskomuniki latæ sententiæ (por. 
Katechizm, 2272).

[10] Niemniej jednak, „nie powinno się
tracić nadziei dotyczącej wiecznego
zbawienia osób, które odebrały sobie
życie. Bóg, w sobie wiadomy sposób,
może dać im możliwość
zbawiennego żalu. Kościół modli się
za ludzi, którzy odebrali sobie
życie” (Katechizm, 2283).

[11] Jan Paweł II, Evangelium vitae, 65.

[12] „Te prawa człowieka nie zależą
ani od poszczególnych jednostek, ani
od rodziców, ani nie są przywilejem
udzielonym przez społeczeństwo czy
państwo. Tkwią one w naturze
ludzkiej i są ściśle związane z osobą
na mocy aktu stwórczego, od którego
osoba bierze swój początek. [...].W

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref8
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref8
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref9
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref9
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref10
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref10
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref11
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref11
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref12
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref12


chwili, kiedy jakieś prawo pozytywne
pozbawia obrony pewną kategorię
istot ludzkich, których ze swojej
natury powinno bronić, to tym
samym państwo odmawia równości
wszystkich wobec prawa. Gdy
państwo nie używa swojej władzy w
służbie praw każdego obywatela, a w
szczególności tego, który jest
najsłabszy, są zagrożone same
podstawy samorządności
państwa” (Kongregacja Nauki Wiary, 
Donum vitae, 22-II-87, IIIc).

„Ileż to zbrodni popełnia się w imię
sprawiedliwości! — Gdybyś był
sprzedawcą broni palnej i gdyby ktoś
dawał ci ustaloną cenę za broń, którą
chciałby zabić twoją matkę, czy
sprzedałbyś mu ją...? Dlaczego, czyż
nie chciał zapłacić słusznej ceny? —
Profesorze, dziennikarzu, polityku,
dyplomato, zastanówcie się nad
tym” (Św. Josemaría, Droga, 400).

[13] Jan Paweł II, Evangelium vitae, 73.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for-human-life_pl.html
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref13
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref13


[14]Katechizm, 2284.

[15]„W ten sposób winni zgorszenia są
ci, którzy ustanawiają prawa lub
struktury społeczne prowadzące do
degradacji obyczajów i rozkładu
życia religijnego lub do «warunków
społecznych, które, w sposób
zamierzony czy nie, utrudniają albo
praktycznie uniemożliwiają życie
chrześcijańskie, zgodne z
przykazaniami» (Pius XII,
Przemówienie z 1-
VI-1941)” (Katechizm, 2286).

[16]Por. Św. Josemaría, To Chrystus
Przechodzi, 124.

[17]Franciszek,Fratelli tutti, 255.

[18]„Są to elementy tradycyjnie
wymieniane w teorii tzw. wojny
sprawiedliwej. Ocena warunków
uprawnienia moralnego należy do
roztropnego osądu tych, którzy
ponoszą odpowiedzialność za dobro
wspólne (Katechizm, 2309). Ponadto,

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref14
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref14
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref15
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref15
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref16
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref16
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref17
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref17
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref18
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref18


„istnieje moralny obowiązek
stawiania oporu rozkazom, które
nakazują ludobójstwo” (Katechizm,
2313).

[19]Por. Franciszek, Fratelli tutti,
256-262.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-31-piate-przykazanie/

(15-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref19
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/#_ftnref19
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-piate-przykazanie/

	Temat 31. Piąte przykazanie

