
opusdei.org

Temat 31. Dekalog.
Pierwsze
przykazanie

Jezus Chrystus nauczał, że do
zbawienia konieczne jest
wypełnianie przykazań
wyrażających istotę prawa
moralnego. Pierwsze
przykazanie jest podwójne:
miłość Boga i miłość bliźniego
przez wzgląd na miłość Boga.

30-11-2012

1. Dziesięć przykazań, czyli
Dekalog



Nasz Pan Jezus Chrystus nauczał, że
do zbawienia konieczne jest
wypełnianie przykazań. Kiedy
pewien młodzieniec zapytał Go:
„Nauczycielu, co dobrego mam
czynić, aby otrzymać życie
wieczne?” (Mt 19, 16), Jezus
odpowiada: „Jeśli chcesz osiągnąć
życie, zachowaj przykazania” (Mt 19,
17). Następnie cytuje kilka przykazań
odnoszących się do miłości bliźniego:
„Nie zabijaj, nie cudzołóż, nie
kradnij, nie zeznawaj fałszywie, czcij
ojca i matkę” (Mt 19, 18-19). Te
przykazania, razem z przykazaniami
odnoszącymi się do miłości Boga,
które Pan wymienia przy innych
okazjach, tworzą dziesięć przykazań
prawa Bożego (por. Wj 20, 1-17; 
Katechizm, 2052). „Trzy pierwsze
odnoszą się bardziej do miłości Boga,
a siedem pozostałych do miłości
bliźniego” (Katechizm, 2067).

Dziesięć przykazań wyraża istotę
naturalnego prawa moralnego (por. 



Katechizm, 1955). Jest to prawo
wpisane w serca ludzi, którego
poznanie uległo zaciemnieniu w
wyniku grzechu pierworodnego i
późniejszych grzechów
uczynkowych. Bóg zechciał objawić
„prawdy religijne i moralne, które
same przez się nie są niedostępne
rozumowi” (Katechizm, 38), żeby
wszyscy mogli poznać je w pełny i
pewny sposób (por. Katechizm,
37-38). Bóg objawił je najpierw w
Starym Testamencie, a następnie w
pełni za pośrednictwem Jezusa
Chrystusa (por. Katechizm,
2053-2054). Kościół strzeże
Objawienia i naucza go wszystkich
ludzi (por. Katechizm, 2071).

Niektóre przykazania ustanawiają to,
co należy zrobić (na przykład,
święcić święta); inne wskazują to,
czego dokonywanie jest zawsze
niegodziwe (na przykład, zabijać
niewinnego). Te ostatnie wskazują
niektóre czyny, które są wewnętrznie



złe z racji samego celu moralnego,
niezależnie od motywów czy
późniejszych intencji tego, kto ich
dokonuje, oraz towarzyszących im
okoliczności[1].

„Jezus wskazuje, że przykazań nie
można traktować tylko jako progu
minimalnych wymagań, którego nie
należy przekraczać, ale raczej jako
otwartą drogę doskonałości moralnej
i duchowej, której istotę stanowi
miłość (por. Kol 3, 14)”[2]. Na
przykład, przykazanie „Nie zabijaj!”
zawiera wezwanie nie tylko do
poszanowania życia bliźniego, ale do
wsparcia jego rozwoju i wspierania
jego wzbogacania się jako osoby
ludzkiej. Nie chodzi o zakazy
ograniczające wolność, tylko o
światła ukazujące drogę dobra i
szczęścia, uwalniające człowieka od
błędu moralnego.

2. Pierwsze przykazanie



Pierwsze przykazanie ma podwójny
charakter: miłość do Boga i miłość
bliźniego przez wzgląd na miłość
Boga. „«Nauczycielu, które
przykazanie w Prawie jest
największe?» On mu odpowiedział: 
«Będziesz miłował Pana Boga swego
całym swoim sercem, całą swoją
duszą i całym swoim umysłem. To jest
największe i pierwsze przykazanie.
Drugie podobne jest do niego: 
Będziesz miłował swego bliźniego jak
siebie samego. Na tych dwóch
przykazaniach opiera się całe Prawo
i Prorocy” (Mt 22, 36-40).

Ta miłość nosi nazwę caritas. Tym
samym terminem oznacza się
również cnotę teologalną, której
aktem jest miłość do Boga i bliźnich
przez wzgląd na Boga. Miłość
(caritas) to dar, który Duch Święty
wlewa tym, którzy stali się
przybranymi dziećmi Boga (por. Rz 5,
5). Miłość musi wzrastać w ciągu
życia na tej ziemi, przez działanie



Ducha Świętego i przy naszej
współpracy. Wzrastanie w świętości
to wzrastanie w miłości. Świętość to
po prostu pełnia synostwa Bożego i
miłości. Może się również zmniejszać
przez grzech powszedni, a nawet
zostać utracona przez grzech ciężki.
Miłość ma pewien porządek: Bóg,
bliźni (przez wzgląd na miłość do
Boga) i ja sam (przez wzgląd na
miłość do Boga).

Miłość do Boga

Miłowanie Boga w charakterze Jego
dzieci pociąga za sobą:

a) Wybieranie Go jako ostatecznego
celu wszystkiego, co robimy.
Działanie we wszystkim przez miłość
do Niego i dla Jego chwały: „czy jecie,
czy pijecie, czy cokolwiek innego
czynicie, wszystko na chwałę Bożą
czyńcie” (1 Kor 10, 31). „«Deo omnis
gloria. — Wszystka chwała
Bogu»”[3]. Nie może być celu
wyższego niż ten. Żadna miłość nie



może być stawiana ponad miłość do
Boga: „Kto kocha ojca lub matkę
bardziej niż Mnie, nie jest Mnie
godzien. I kto kocha syna lub córkę
bardziej niż Mnie, nie jest Mnie
godzien” (Mt 10, 37). „Nie ma miłości
ponad Miłość!”[4]: Nie może istnieć
prawdziwa miłość wykluczająca albo
pomijająca miłość do Boga.

b) Spełnianie woli Bożej uczynkami:
„Nie każdy, który Mi mówi: «Panie,
Panie!», wejdzie do królestwa
niebieskiego, lecz ten, kto spełnia
wolę mojego Ojca, który jest w
niebie” (Mt 7, 21). Wola Boża jest
taka, żebyśmy byli święci (por. 1 Tes
4, 3), żebyśmy naśladowali Chrystusa
(por. Mt 17, 5), realizując Jego
przykazania (por. J 14, 21). „Czy
naprawdę chcesz osiągnąć świętość?
— Spełniaj drobne obowiązki każdej
chwili: czyń, coś powinien, skupiony
na tym, co czynisz”[5]. Spełnianie
woli Bożej również wtedy, kiedy
wymaga to ofiary: „nie moja wola,



lecz Twoja niech się stanie!” (Łk 22,
42).

c) Odpowiadanie na miłość Boga do
nas. On umiłował nas najpierw,
stworzył nas wolnymi i uczynił nas
swoimi dziećmi (por. 1 J 4, 19).
Grzechem jest odrzucenie miłości
Boga (por. Katechizm, 2094), ale On
przebacza zawsze, oddaje się nam
zawsze. „W tym przejawia się miłość,
że nie my umiłowaliśmy Boga, ale że
On sam nas umiłował i posłał Syna
swojego jako ofiarę przebłagalną za
nasze grzechy” (1 J 4, 10; por. J 3, 16).
„Umiłował mnie i samego siebie
wydał za mnie” (Ga 2, 20). „Żeby
odpowiedzieć na tyle miłości,
niezbędne jest całkowite oddanie
duszy i ciała”[6]. Nie jest to uczucie,
tylko postanowienie woli, któremu
uczucia mogą towarzyszyć lub nie.

Miłość do Boga prowadzi do
poszukiwania osobistego z Nim
obcowania. Tym obcowaniem jest



modlitwa, która z kolei jest
pokarmem miłości. Może ona
przybierać różne formy[7]:

a) „Adoracja jest zasadniczą postawą
człowieka, który uznaje się za
stworzenie przed swoim
Stwórcą” (Katechizm, 2628). To
najbardziej podstawowa postawa
religii (por. Katechizm, 2095). „Panu,
Bogu swemu, będziesz oddawał
pokłon i Jemu samemu służyć
będziesz” (Mt 4, 10). Uwielbienie
Boga uwalnia od różnych form
idolatrii, które prowadzą do
niewolnictwa. „Niech twoja
modlitwa będzie zawsze szczerym i
prawdziwym aktem adoracji
Boga”[8].

b) Dziękczynienie (por. Katechizm,
2638), dlatego że wszystko, czym
jesteśmy i co mamy, otrzymaliśmy od
Niego, żeby oddawać Mu chwałę:
„Cóż masz, czego byś nie otrzymał? A



jeśliś otrzymał, to czemu się chełpisz,
tak jakbyś nie otrzymał” (1 Kor 4, 7).

c) Błaganie, które odbywa się z kolei
na dwa sposoby: błaganie o
przebaczenie za to, co oddziela od
Boga (grzech) i błaganie o pomoc dla
samego siebie i dla innych, również
dla Kościoła i dla całej ludzkości. Te
dwie formy błagania objawiają się w 
Ojcze nasz: „…chleba naszego
powszedniego daj nam dzisiaj i
odpuść nam nasze winy…”. Błaganie
chrześcijanina jest pełne pewności,
„w nadziei bowiem już jesteśmy
zbawieni” (Rz 8, 24), również dlatego
że jest synowską prośbą, za
pośrednictwem Chrystusa: „o
cokolwiek byście prosili Ojca, da
wam w imię moje” (J 16, 23; por. 1 J 5,
14-15).

Miłość objawia się również ofiarą,
nieodłączną od modlitwy: „modlitwa
nabiera wartości przez ofiarę”[9].
Ofiara to ofiarowanie Bogu jakiegoś



znacznego dobra, swojego hołdu jako
wyrazu wewnętrznego oddania
własnej woli, to znaczy,
posłuszeństwa Bogu. Chrystus
odkupił nas przez Ofiarę Krzyża,
która objawia Jego doskonałe
posłuszeństwo aż do śmierci (por. Flp
2, 8). My, chrześcijanie, jako
członkowie Chrystusa, możemy
współodkupiać z Nim, jednocząc
nasze ofiary z Jego ofiarą, we Mszy
Świętej (por. Katechizm, 2100).

Modlitwa i ofiara stanowią kult Boga.
Nosi on nazwę kultu latrii, czyli
uwielbienia, aby odróżnić go od
kultu Aniołów i Świętych, który nosi
nazwę dulii, lub czci i kultu, jakie
oddaje się Najświętszej Maryi
Pannie, zwanego hiperdulią (por. 
Katechizm, 971). Aktem kultu par
excellance jest Msza Święta, wierne
odbicie liturgii niebieskiej. Miłość do
Boga powinna objawiać się w
godności kultu: przestrzeganiu
przepisów kościoła – „pobożność ma



również formy grzecznościowe”[10]
– trosce o przedmioty i ich czystości.
„Owa niewiasta, która w domu
Szymona trędowatego w Betanii
namaściła drogim olejkiem głowę
Mistrza, przypomina nam o
obowiązku splendoru w oddawaniu
czci Bożej. — Największe bogactwo,
wspaniałość i piękno wydają mi się
niedostateczne”[11].

3. Wiara w Boga i nadzieja w Bogu

Wiara, nadzieja i miłość to trzy cnoty
„teologalne” (cnoty, które kierują się
ku Bogu). Największa jest miłość
(por. 1 Kor 13, 13), która nadaje
„kształt” i „życie” nadprzyrodzone
wierze i nadziei (w podobny sposób,
jak dusza daje życie ciału). Jednak
miłość zakłada na tej ziemi wiarę,
dlatego że Boga może miłować tylko
ten, kto Go zna. Zakłada również
nadzieję, dlatego że Boga może
miłować tylko ten, kto pokłada swoje



pragnienie szczęścia w zjednoczeniu
z Nim.

Wiara to dar Boga, światło w
rozumie, które pozwala nam poznać
prawdę objawioną przez Boga i
przyjąć ją. Pociąga ona za sobą dwie
rzeczy: wiarę w to, co Bóg objawił
(tajemnica Trójcy Przenajświętszej i
wszystkie artykuły „Credo”) i wiarę
samemu Bogu, który to objawił
(ufność w stosunku do Niego). Nie
ma ani nie może być sprzeczności
między wiarą a rozumem.

Formacja doktrynalna jest istotna dla
osiągnięcia mocnej wiary, a w
związku z tym dla karmienia miłości
Boga i bliźnich przez wzgląd na Boga
– dla świętości i apostolstwa. Życie
wiarą jest życiem opartym na wierze
i spójnym z wiarą.

Nadzieja jest również darem Boga,
który prowadzi do pragnienia
zjednoczenia z Bogiem. W
zjednoczeniu tym leży nasze



szczęście. Ufamy, że Bóg da nam
zdolność i środki do osiągnięcia tego
zjednoczenia (por. Katechizm, 2090).

My, chrześcijanie, musimy weselić się
nadzieją (por. Rz 12, 12), dlatego że
jeżeli jesteśmy wierni, czeka nas
szczęście w Niebie – oglądanie Boga
twarzą w twarz (1 Kor 13, 12),
widzenie uszczęśliwiające (visio
beatifica). „Jeżeli zaś jesteśmy
dziećmi, to i dziedzicami:
dziedzicami Boga, a
współdziedzicami Chrystusa; skoro
wspólnie z Nim cierpimy, to po to, by
wspólnie mieć udział w chwale” (Rz
8, 17). Życie chrześcijanina na tej
ziemi jest drogą szczęścia, dlatego że
już obecnie mamy zadatek tego
zjednoczenia z Trójcą
Przenajświętszą przez łaskę, ale jest
to szczęście z bólem, z Krzyżem.
Nadzieja uświadamia, że warto:
„Warto zaangażować całe życie!
Pracować i cierpieć dla Miłości, by



spełniać Boże zamiary i być
współodkupicielami”[12].

Grzechy przeciwko pierwszemu
przykazaniu to grzechy przeciwko
cnotom teologalnym:

a) Przeciwko wierze: ateizm,
agnostycyzm, indyferentyzm
religijny, herezja, apostazja, schizma
i tak dalej (por. Katechizm, 2089).
Również sprzeczne z pierwszym
przykazaniem jest dobrowolne
narażanie na niebezpieczeństwo
własnej wiary czy to przez lekturę
książek przeciwnych wierze lub
moralności, bez proporcjonalnej
przyczyny i bez dostatecznego
przygotowania, czy też przez
zaniedbywanie środków do
strzeżenia wiary.

b) Przeciwko nadziei: rozpacz o
swoim zbawieniu (por. Katechizm,
2091), a w drugiej skrajności
zuchwała ufność, że Boże
miłosierdzie odpuszcza grzechy bez



nawrócenia i żalu albo bez
konieczności sakramentu pokuty
(por. Katechizm, 2092). Również
sprzeczne z tą cnotą jest pokładanie
nadziei na ostateczne szczęście w
czymś poza Bogiem.

c) Przeciwko miłości: każdy grzech
jest sprzeczny z miłością. Jednak
bezpośrednio sprzeciwia się miłości
odrzucenie Boga, a także letniość –
brak chęci, aby miłować Go całym
sercem. Sprzeczne z kultem Boga jest
świętokradztwo, świętokupstwo,
pewne praktyki zabobonne, magia, i
tak dalej, oraz satanizm (por. 
Katechizm, 2111-2128).

4. Miłość do bliźnich przez wzgląd
na miłość do Boga

Miłość do Boga powinna obejmować
miłość do tych, których miłuje Bóg.
„Jeśliby kto mówił: «Miłuję Boga», a
brata swego nienawidził, jest kłamcą,
albowiem kto nie miłuje brata swego,
którego widzi, nie może miłować



Boga, którego nie widzi. Takie zaś
mamy od Niego przykazanie, aby ten,
kto miłuje Boga, miłował też i brata
swego” (1 J 4, 20-21). Nie można
miłować Boga, nie miłując
wszystkich ludzi, stworzonych przez
Niego na Jego obraz i podobieństwo i
powołanych do bycia Jego dziećmi
przez łaskę nadprzyrodzoną (por. 
Katechizm, 2069).

„Powinniśmy postępować jak dzieci
Boże wobec dzieci Bożych”[13]:

a) zachowywać się jak dzieci Boże,
jak drugi Chrystus. Miłość do
bliźnich ma za regułę miłość
Chrystusa: „Przykazanie nowe daję
wam, abyście się wzajemnie
miłowali, tak jak Ja was umiłowałem;
żebyście i wy tak się miłowali
wzajemnie. Po tym wszyscy poznają,
żeście uczniami moimi” (J 13, 34-35).
Duch Święty został posłany do
naszych serc, żebyśmy mogli
miłować jak dzieci Boże, miłością



Chrystusa (Rz 5, 5). „Dać życie za
innych. Tylko w ten sposób żyje się
życiem Jezusa Chrystusa. Tylko tak
można zjednoczyć się z Nim”[14].

b) widzieć w bliźnich dzieci Boże,
Chrystusa: „Wszystko, co uczyniliście
jednemu z tych braci moich
najmniejszych, Mnieście
uczynili” (Mt 25, 40). Chcieć dla nich
ich prawdziwego dobra, tego, czego
chce Bóg – żeby byli święci, a przez to
szczęśliwi. Pierwszym przejawem
miłości jest apostolstwo. Prowadzi
ono również do troski o potrzeby
materialne bliźnich. Rozumienie –
czynienie własnymi – trudności
duchowych i materialnych bliźnich.
Umiejętność przebaczania.
Miłosierdzie (por. Mt 5, 7). „Miłość
cierpliwa jest, łaskawa jest. Miłość
nie zazdrości (…), nie szuka swego,
nie unosi się gniewem, nie pamięta
złego…” (1 Kor 13, 4-5). Braterskie
upomnienie (por. Mt 18, 15).



5. Miłość do siebie samego przez
wzgląd na miłość do Boga

Przykazanie miłości wymienia
również miłość do samego siebie:
„Będziesz miłował swego bliźniego
jak siebie samego” (Mt 22, 39).
Istnieje prawa miłość do samego
siebie – miłość do siebie przez
wzgląd na miłość do Boga. Prowadzi
ona do poszukiwania dla siebie
samego tego, czego chce Bóg –
świętości, a przez to szczęścia (z
ofiarą na tej ziemi – z Krzyżem).
Istnieje również nieuporządkowana
miłość do samego siebie – egoizm,
który jest miłością do samego siebie
przez wzgląd na samego siebie, a nie
przez wzgląd na miłość do Boga. Jest
to stawianie własnej woli ponad wolę
Bożą i własnego interesu ponad
służbę innym.

Prawa miłość do samego siebie nie
może wystąpić bez walki z
egoizmem. Niesie ze sobą



wyrzeczenia, oddanie samego siebie
Bogu i bliźnim. „Jeśli kto chce pójść
za Mną, niech się zaprze samego
siebie, niech weźmie krzyż swój i
niech Mnie naśladuje. Bo kto chce
zachować swoje życie, straci je; a kto
straci swe życie z mego powodu,
znajdzie je” (Mt 16, 24-25). Człowiek
„nie może odnaleźć się w pełni
inaczej jak tylko poprzez
bezinteresowny dar z siebie
samego”[15].

Javier López

Bibliografia podstawowa

Katechizm Kościoła Katolickiego,
2064-2132

Lektury zalecane

Benedykt XVI, encyklika Deus caritas
est z 25 grudnia 2005 r., 1-18

Benedykt XVI, encyklika Spe salvi z
30 listopada 2007 r.



Św. Josemaría Escrivá, homilie Życie
wiarą, Nadzieja chrześcijanina, Mocą
miłości, w: Przyjaciele Boga, 190-237

--------------------------------------

[1] Por. Jan Paweł II, encyklika 
Veritatis splendor z 6 sierpnia 1993 r.,
80.

[2] Ibidem, 15.

[3] Św. Josemaría Escrivá, Droga, 780.

[4] Ibidem, 417.

[5] Ibidem, 815. Por. ibidem, 933.

[6] Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, 87.

[7] Por. Św. Josemaría Escrivá, Droga,
91.

[8] Św. Josemaría Escrivá, Kuźnia,
263.

[9] Św. Josemaría Escrivá, Droga, 81.



[10] Ibidem, 541.

[11] Ibidem, 527. Por. Mt 26, 6-13.

[12] Św. Josemaría Escrivá, Kuźnia,
26.

[13] Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, 36.

[14] Św. Josemaría Escrivá, Droga
Krzyżowa, stacja XIV. Por. Benedykt
XVI, encyklika Deus Caritas est z 25
grudnia 2005 r., 12-15.

[15] II Sobór Watykański, konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 24.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-31-dekalog-pierwsze-

przykazanie/ (10-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-dekalog-pierwsze-przykazanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-dekalog-pierwsze-przykazanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-31-dekalog-pierwsze-przykazanie/

	Temat 31. Dekalog. Pierwsze przykazanie

