
opusdei.org

Temat 30. Grzech

Grzech to słowo, uczynek lub
pragnienie sprzeczne z prawem
wiecznym. To obraza Boga,
która rani naturę człowieka i
dokonuje zamachu na ludzką
sprawiedliwość.

02-12-2012

1. Grzech – obraza Boga,
nieposłuszeństwo prawu Bożemu

Grzech to „słowo, czyn lub
pragnienie przeciwne prawu
wiecznemu”[1]. Oznacza to, że
grzech jest aktem ludzkim,



zważywszy, że wymaga
współdziałania wolności[2] i wyraża
się w aktach zewnętrznych, słowach
lub aktach wewnętrznych. Poza tym
ten ludzki akt jest zły, to znaczy,
sprzeciwia się wiecznemu prawu
Boga, które jest pierwszą i najwyższą
regułą moralną i fundamentem
pozostałych reguł. W ogólniejszy
sposób można powiedzieć, że grzech
jest wszelkim ludzkim aktem
sprzecznym z normą moralną, to
znaczy, z prawym rozumem
oświeconym wiarą.

W związku z tym chodzi o przyjęcie
negatywnej postawy w stosunku do
Boga i dla kontrastu o
nieuporządkowaną miłość do nas
samych. Dlatego również mówi się,
że grzech jest w istocie aversio a Deo
et conversio ad creaturas. Aversio nie
oznacza koniecznie wyraźnej
nienawiści lub niechęci, ale
oddalenie od Boga, będące skutkiem
przedłożenia pozornego albo



skończonego dobra nad najwyższe
dobro człowieka (conversio). Święty
Augustyn opisuje grzech jako „miłość
siebie, posuniętą aż do pogardy
Boga”[3]. „Wskutek tego pysznego
wywyższania siebie grzech jest
całkowitym przeciwieństwem
posłuszeństwa Jezusa, który dokonał
zbawienia” (Katechizm, 1850).

Grzech jest jedynym złem w pełnym
znaczeniu tego słowa. Pozostałe zło
(na przykład, choroba) same w sobie
nie oddalają od Boga, chociaż z
pewnością są pozbawieniem jakiegoś
dobra.

2. Grzech śmiertelny i grzech
powszedni

Grzechy można podzielić na 
śmiertelne lub ciężkie i powszednie
lub lekkie (por. J 5, 16-17). Zgodnie z
tym podziałem człowiek albo
całkowicie traci łaskę Bożą, albo
nie[4]. Grzech śmiertelny i grzech
powszedni można porównać



odpowiednio do śmierci i choroby
duszy.

„Grzechem śmiertelnym jest ten,
który dotyczy materii poważnej i
który nadto został popełniony z
pełny świadomością i całkowitą
zgodą”[5]. „Wraz z całą Tradycją
Kościoła nazywamy grzechem
śmiertelnym ten akt, którym człowiek
dobrowolnie i świadomie odrzuca
Boga, Jego prawo, ofiarowane
człowiekowi przez Boga przymierze
miłości, gdyż woli zwrócić się do
siebie samego, do jakiejś
rzeczywistości stworzonej i
skończonej, do czegoś przeciwnego
woli Bożej (conversio ad creaturam).
Może stać się to w sposób
bezpośredni i formalny, jak w
grzechach bałwochwalstwa,
odstępstwa, ateizmu; lub w sposób
równoważny, jak we wszelkim
nieposłuszeństwie przykazaniom
Bożym w materii ciężkiej”[6].



– Ciężka materia: oznacza, że akt sam
z siebie jest nie do pogodzenia z
miłością, a w związku z tym również
z nieuniknionymi wymaganiami cnót
moralnych lub teologalnych.

– Pełna świadomość (lub wiedza)
rozumu: to znaczy, wiadomo, że
dokonywany uczynek jest grzeszny,
czyli sprzeczny z prawem Bożym.

– Rozmyślne (lub doskonałe) 
przyzwolenie woli: wskazuje, że chce
się otwarcie tego działania, o którym
wiadomo, że jest sprzeczne z
prawem Bożym. Nie oznacza to, że
aby grzech był śmiertelny, trzeba
chcieć bezpośrednio obrazić Boga.
Wystarczy chcieć dokonać czegoś w
poważnym stopniu przeciwnego Jego
Boskiej woli[7].

Te trzy warunki muszą być spełnione
równocześnie[8]. Jeżeli brakuje
któregoś z nich, grzech może być 
powszedni. Występuje to, na
przykład, kiedy materia nie jest



ciężka, chociaż istnieje pełna wiedza
i doskonałe przyzwolenie; albo też,
kiedy nie ma pełnej wiedzy lub
doskonałego przyzwolenia, choćby
chodziło o ciężką materię. Logicznie
rzecz biorąc, jeżeli nie ma wiedzy ani
przyzwolenia, brakuje wymogów,
żeby można było mówić o tym, że
jakieś działanie jest grzeszne,
ponieważ nie byłby to akt ludzki we
właściwym sensie tego słowa.

2.1. Skutki grzechu śmiertelnego

Grzech śmiertelny „pociąga (…) za
sobą utratę miłości i pozbawienie
łaski uświęcającej, to znaczy stanu
łaski. Jeśli nie zostanie
wynagrodzony przez żal i Boże
przebaczenie, powoduje wykluczenie
z Królestwa Chrystusa i wieczną
śmierć w piekle” (Katechizm, 1861)
[9]. Kiedy popełniło się grzech
śmiertelny, dopóki pozostaje się poza
„stanem łaski” – bez odzyskania go w
spowiedzi sakramentalnej – nie



wolno przyjmować Komunii Świętej,
ponieważ nie można chcieć
równocześnie być zjednoczonym z
Chrystusem i oddalonym od Niego.
W ten sposób popełniałoby się
świętokradztwo[10].

Tracąc żywotną jedność z
Chrystusem z powodu grzechu
śmiertelnego, traci się również
jedność z Jego mistycznym Ciałem,
czyli Kościołem. Nie przestaje się
należeć do Kościoła, ale jest się
niczym chory członek, pozbawiony
zdrowia, który powoduje chorobę
całego ciała. Wyrządza się również
szkodę ludzkiej społeczności, dlatego
że przestaje się być światłem i
zaczynem, choćby mogło to przejść
niepostrzeżenie.

Przez grzech śmiertelny człowiek
traci nabyte zasługi – chociaż można
je odzyskać, przyjmując sakrament
pokuty – i staje się niezdolny do
nabywania nowych zasług. Człowiek



pozostaje poddany niewolnictwu
szatana. Zmniejsza się naturalne
pragnienie czynienia dobrze i
dochodzi do nieuporządkowania we
władzach i uczuciach.

2.2. Skutki grzechu powszedniego

„Grzech powszedni osłabia miłość;
jest przejawem nieuporządkowanego
przywiązania do dóbr stworzonych;
uniemożliwia postęp duszy w
zdobywaniu cnót i praktykowaniu
dobra moralnego; zasługuje na kary
doczesne. Grzech powszedni
świadomy i pozostawiony bez
skruchy usposabia nas stopniowo do
popełnienia grzechu śmiertelnego.
Grzech powszedni nie czyni nas
jednak przeciwnymi woli i przyjaźni
Bożej; nie zrywa przymierza z
Bogiem. Może być naprawiony po
ludzku z pomocą łaski Bożej. «Nie
pozbawia łaski uświęcającej,
przyjaźni z Bogiem, miłości ani, w
konsekwencji, szczęścia



wiecznego» (Jan Paweł II, adhort.
apost. Reconciliatio et pænitentia,
17)” (Katechizm, 1863).

Bóg odpuszcza nam grzechy
powszednie w spowiedzi, a także
poza tym sakramentem, kiedy
dokonujemy aktu żalu i odbywamy
pokutę, żałując, że nie
odpowiedzieliśmy na Jego
nieskończoną miłość do nas.

Rozmyślny grzech powszedni,
chociaż nie oddala całkowicie od
Boga, jest niezwykle smutnym
błędem, który ochładza przyjaźń z
Bogiem. Należy odczuwać „lęk przed
rozmyślnym grzechem
powszednim”. Dla człowieka, który
chce naprawdę miłować Boga, nie
ma sensu przyzwalać na małe zdrady
tylko dlatego, że nie są one grzechem
śmiertelnym[11]. Taka postawa
prowadzi do letniości[12].

2.3. Opcja fundamentalna



Nauka o opcji fundamentalnej[13],
która odrzuca tradycyjne
rozróżnienie między grzechami
śmiertelnymi i powszednimi,
utrzymuje, że utrata łaski
uświęcającej z powodu grzechu
śmiertelnego – ze wszystkim, co ze
sobą niesie – angażuje człowieka w
taki sposób, że może być tylko
owocem zasadniczego aktu i
całkowitego sprzeciwu wobec Boga,
to znaczy, aktu opcji fundamentalnej
przeciwko Niemu[14]. Przy takim
rozumowaniu, według obrońców tej
błędnej opinii, okazałoby się niemal
niemożliwe popadnięcie w grzech
śmiertelny w podejmowaniu naszych
codziennych wyborów albo, w
odpowiednim przypadku,
odzyskanie stanu łaski za
pośrednictwem szczerej pokuty.
Otóż, jak mówią zwolennicy tego
pomysłu, wolność nie byłaby zdolna
określić w swojej codziennej
zdolności wyboru w tak szczególny i
decydujący sposób znaku życia



moralnego człowieka. W ten sposób,
mówią ci autorzy, kiedy chodzi o 
jednorazowe wyjątki wobec ogólnie
prawego życia, można by
usprawiedliwić poważne
wykroczenia przeciwko jedności i
spójności chrześcijańskiego życia.
Niestety, równocześnie
odejmowałoby to ważności zdolności
decydowania i zobowiązywania
człowieka w jego korzystaniu z
wolnej woli.

W ścisłym związku z powyższą
nauką pzoostaje propozycja 
potrójnego rozróżnienia grzechów na
powszednie, ciężkie i śmiertelne. Te
ostatnie oznaczałyby świadome i
nieodwołalne postanowienie
obrażenia Boga i byłyby jedynymi,
które oddalałyby od Boga i zamykały
drzwi do życia wiecznego. W ten
sposób większość grzechów, które ze
względu na swoją materię były
tradycyjnie uważane za śmiertelne,
miałaby zaledwie charakter ciężkich,



ponieważ nie były one popełniane z
pozytywną intencją odrzucenia Boga.

Kościół podkreślał przy licznych
okazjach błędy, leżące u podstaw
tych prądów myślenia. Stajemy
wobec nauki o wolności, która
okazuje się bardzo osłabiona, dlatego
że zapomina, iż w rzeczywistości
tym, kto decyduje, jest człowiek,
który może wybrać zmianę swoich
najgłębszych intencji i który
rzeczywiście może zmienić swoje
zamiary, swoje aspiracje, swoje cele i
cały swój plan życiowy, poprzez
określone szczególne i codzienne
uczynki[15]. Z drugiej strony
„pozostaje jednak zawsze prawdą, że
istotna i decydująca różnica zachodzi
między grzechem, który niszczy
miłość a grzechem, który nie zabija
życia nadprzyrodzonego: pomiędzy
życiem i śmiercią nie ma drogi
pośredniej”[16].

2.4. Inne podziały



a) Można rozróżniać między
grzechem aktualnym, którym jest
sam grzeszny uczynek, a grzechem 
habitualnym, którym jest plama
pozostawiona w duszy przez grzech
aktualny, należność kary i stan winy,
a w przypadku grzechu śmiertelnego
– pozbawienie łaski.

b) Grzechosobisty odróżnia się z kolei
od pierworodnego, z którym rodzimy
się wszyscy i który zaciągnęliśmy
przez nieposłuszeństwo Adama.
Grzech pierworodny dotyka każdego,
choćby nie został popełniony
osobiście. Można by porównać go do
odziedziczonej choroby, którą leczy
się przez chrzest – a przynajmniej
przez jego domyślne pragnienie –
chociaż pozostaje po niej pewna
słabość, skłaniająca do popełniania
nowych grzechów osobistych. W
związku z tym grzech osobisty jest
popełniany, podczas gdy grzech
pierworodny jest zaciągany.



c) Grzechy zewnętrzne to grzechy
popełniane uczynkiem, który może
być widziany z zewnątrz (zabójstwo,
kradzież, oszczerstwo, i tak dalej).
Grzechy wewnętrzne natomiast
pozostają we wnętrzu człowieka, to
znaczy, w jego woli, nie objawiając
się zewnętrznymi uczynkami
(nieuzewnętrzniony gniew, zazdrość,
chciwość, i tak dalej). Każdy grzech –
zewnętrzny lub wewnętrzny –
znajduje swój początek w
wewnętrznym akcie woli. Jest to
właściwy akt moralny. Akty czysto
wewnętrzne mogą być grzechem, i to
nawet ciężkim.

d) Mówi się o grzechach cielesnych
lub duchowych w zależności od tego,
czy w nieuporządkowany sposób
dąży się do jakiegoś dobra
zmysłowego (lub do rzeczywistości,
która przedstawia się pod pozorem
dobra, na przykład, rozwiązłość) albo
duchowego (pycha). Same z siebie te
drugie są cięższe. Niemniej jednak,



grzechy cielesne są na ogół bardziej
popędliwe, właśnie dlatego że
przedmiot, który przyciąga
(rzeczywistość zmysłowa) jest
bardziej bezpośredni.

e) Grzechy popełnione uczynkiem i
zaniedbaniem. Każdy grzech pociąga
za sobą realizację
nieuporządkowanego dobrowolnego
aktu. Jeżeli akt taki przekłada się na
jakiś uczynek, nosi nazwę grzechu
popełnionego uczynkiem. Jeżeli
natomiast dobrowolny akt przekłada
się na zaniechanie czegoś należnego,
nosi nazwę grzechu zaniedbania.

3. Rozpowszechnianie się grzechu

„Grzech powoduje skłonność do
grzechu; rodzi wadę wskutek
powtarzania tych samych czynów.
Wynikają z tego niewłaściwe
skłonności, które zaciemniają
sumienie i zniekształcają konkretną
ocenę dobra i zła. W ten sposób
grzech rozwija się i umacnia, ale nie



może całkowicie zniszczyć zmysłu
moralnego” (Katechizm, 1865).

Grzechami głównymi nazywamy
grzechy, które w szczególny sposób
pociągają do innych, ponieważ są
początkiem reszty grzechów. Jest to
pycha – podstawa każdego grzechu 
ex parte aversionis (por. Syr 10,
12-13) – chciwość ex parte
conversionis – nieczystość, gniew,
nieumiarkowanie w jedzeniu i piciu,
zazdrość i lenistwo (por. Katechizm,
1866).

Utrata poczucia grzechu to owoc
dobrowolnego zaciemnienia
świadomości, które prowadzi
człowieka – z powodu jego pychy –
do negowania, że grzeszne czyny są
grzechami, a nawet negacji istnienia
samego grzechu[17].

Niekiedy nie popełniamy wprost zła,
ale w jakiś sposób współdziałamy, z
mniejszą lub większą
odpowiedzialnością i winą moralną,



z niegodziwym działaniem innych
osób. „Grzech jest czynem osobistym;
co więcej, ponosimy
odpowiedzialność za grzechy
popełniane przez innych, gdyw nich
współdziałamy:

– uczestnicząc w nich bezpośrednio i
dobrowolnie;

– nakazując je, zalecając,
pochwalając lub aprobując;

– nie wyjawiając ich lub nie
przeszkadzając im, mimo że jesteśmy
do tego zobowiązani;

– chroniąc tych, którzy popełniają
zło” (Katechizm, 1868).

Grzechy powodują również sytuacje
społeczne sprzeczne z Bożą dobrocią,
które są znane jako struktury
grzechu[18]. Jest to po prostu
przejaw i skutek grzechów każdego
człowieka (por. Katechizm, 1869)[19].



4. Pokusy

W kontekście przyczyn grzechu
musimy mówić o pokusie, która jest
wzbudzaniem zła. „Źródłem
wszystkich grzechów jest serce
człowieka” (Katechizm, 1873), jednak
serce może być pociągane obecnością
pozornych dóbr. Przyciąganie
pokusy nigdy nie może być tak silne,
żeby zmuszało do grzechu: „Pokusa
nie nawiedziła was większa od tej,
która zwykła nawiedzać ludzi.
Wierny jest Bóg i nie dozwoli was
kusić ponad to, co potraficie znieść,
lecz zsyłając pokusę, równocześnie
wskaże sposób jej pokonania, abyście
mogli przetrwać” (1 Kor 10, 13). Jeżeli
nie szuka się pokus i wykorzystuje
się je jako okazję do moralnego
wysiłku, mogą mieć one pozytywne
znaczenie dla życia chrześcijanina.

Przyczyny pokus można ograniczyć
do trzech (por. 1 J 2, 16):



– „świat” – nie jako stworzenie Boże,
dlatego że w tym znaczeniu jest
dobry, tylko jako że przez
nieporządek grzechu żąda conversio
ad creaturas, w materialistycznej i
pogańskiej atmosferze[20].

– Szatan – pobudza do grzechu, ale
nie ma mocy, żeby zmusić nas do
grzechu. Pokusy diabła odrzuca się
modlitwą[21].

– „Ciało” albo pożądliwość –
nieuporządkowanie sił duszy jako
skutek grzechów (zwane również 
fomes peccati). Tę pokusę
przezwycięża się umartwieniem i
pokutą oraz decyzją, aby nie
prowadzić dialogu i być szczerym w
kierownictwie duchowym, nie
ukrywając pokusy przy pomocy
„bezrozumnych rozumowań”[22].

Wobec pokusy trzeba walczyć, aby
unikać przyzwolenia, zważywszy, że
zakłada to przylgnięcie woli do 
upodobania, jeszcze nie rozmyślnego,



wynikającego z niedobrowolnego
przedstawienia zła, które występuje
jako podszept.

Aby zwalczyć pokusy, trzeba być
bardzo szczerym wobec Boga, wobec
samego siebie i wobec kierownictwa
duchowego. W przeciwnym
wypadku ryzykuje się spowodowanie
zniekształcenia sumienia. Szczerość
jest wielkim środkiem, aby uniknąć
grzechów i osiągnąć prawdziwą
pokorę: Bóg Ojciec wychodzi na
spotkanie tego, kto wyznaje, że jest
grzesznikiem, objawiając to, co
pycha chciałaby ukryć jako grzech.

Poza tym należy uciekać przed 
okazjami do grzechu, to znaczy,
takimi okolicznościami, które jawią
się mniej lub bardziej dobrowolnie i
oznaczają pokusę. Należy zawsze
unikać dobrowolnych okazji, a kiedy
chodzi o bliskie okazje (to znaczy,
jeżeli istnieje poważne
niebezpieczeństwo popadnięcia w



pokusę) i konieczne (których nie
można usunąć), powinno się robić
wszystko, co możliwe, żeby oddalić
niebezpieczeństwo albo, inaczej
mówiąc, dołożyć wszelkich starań,
żeby te okazje zamieniły się z bliskich
w dalekie. Również – w miarę
możliwości – należy unikać dalekich, 
ciągłych i dobrowolnych okazji, które
psują życie duchowe i predysponują
do grzechu ciężkiego.

Pau Agulles Simó

Bibliografia podstawowa

Katechizm Kościoła Katolickiego,
1846-1876

Jan Paweł II, adhortacja apostolska 
Reconciliatio et paenitentia z 2
grudnia 1984 r., 14-18

Jan Paweł II, encyklika Veritatis
splendor z 6 sierpnia 1993 r., 65-70

Lektury zalecane



Św. Josemaría Escrivá, homilia Walka
wewnętrzna, w: To Chrystus
przechodzi, 73-82

E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos,
Palabra, Madryt 2000, rozdz. XI

A. Fernández, Teología Moral, tom I,
Aldecoa, Burgos 1992, str. 747-834

------------------------------------------------------------------

[1] Św. Augustyn, Contra Faustum
manichæum, 22, 27: PL 42, 418. Por. 
Katechizm, 1849.

[2] Klasycznie definiowano grzech
jako dobrowolne nieposłuszeństwo
prawu Bożemu. Gdyby
nieposłuszeństwo nie było
dobrowolne, nie byłoby grzechem,
ponieważ nie chodziłoby nawet o
właściwy i rzeczywisty akt ludzki.

[3] Św. Augustyn, De civitate Dei, 14,
28.



[4] Por. Jan Paweł II, adhortacja
apostolska Reconciliatio et pænitentia
z 2 grudnia 1984 r., 17.

[5] Ibidem. Por. Katechizm,
1857-1860.

[6] Jan Paweł II, Reconciliatio et
pænitentia, 17.

[7] Popełnia się grzech śmiertelny,
kiedy człowiek „świadomie i
dobrowolnie, dla jakiejkolwiek
przyczyny, wybiera coś, co jest
poważnym nieporządkiem. W rzeczy
samej taki wybór już zawiera w sobie
wzgardę Bożym przykazaniem,
odrzucenie miłości Boga do ludzkości
i całego stworzenia: człowiek sam się
oddala od Boga i traci
miłość” (ibidem).

[8] Por. Jan Paweł II, encyklika 
Veritatis splendor z 6 sierpnia 1993 r.,
70.



[9] Mimo rozważania aktu samego w
sobie należy wskazać, że sąd nad
osobami powinniśmy powierzyć
tylko sprawiedliwości i miłosierdziu
Boga (por. Katechizm, 1861).

[10] Tylko ten, kto ma prawdziwie
poważny powód, i nie znajduje
możliwości wyspowiadania się, może
sprawować sakramenty i
przyjmować Komunię Świętą po
dokonaniu aktu żalu doskonałego,
objemującego postanowienie jak
najszybszej spowiedzi (por. 
Katechizm, 1452 i 1457).

[11] Por. Św. Josemaría Escrivá, 
Przyjaciele Boga, 243; Bruzda, 139.

[12] Por. Św. Josemaría Escrivá, 
Droga, 325-331.

[13] Por. Jan Paweł II, Veritatis
splendor, 65-70.

[14] Por. ibidem, 69.



[15] Por. Jan Paweł II, Reconciliatio et
pænitentia, 17; Veritatis splendor, 70.

[16] Ibidem, 17.

[17] Por. ibidem 18.

[18] Por. Jan Paweł II, encyklika 
Sollicitudo rei socialis z 30 grudnia
1987 r., 36 i nn.

[19] Por. Jan Paweł II, Reconciliatio et
pænitentia, 16.

[20] Aby zwalczyć te pokusy, trzeba
iść pod prąd, zawsze kiedy jest taka
potrzeba, z mocą, zamiast dawać się
pociągać światowym obyczajom (por.
Św. Josemaría Escrivá, Droga, 376).

[21] Na przykład, modlitwa do
Świętego Michała Archanioła,
zwycięzcy Szatana (por. Ap 12, 7 i 20,
2). Kościół zawsze zalecał również
niektóre sakramentalia jak woda
święcona, do zwalczania pokus
szatana. „Przed niczym złe duchy nie



uciekają tak bez powrotu, jak przed
wodą święconą”, mówiła Święta
Teresa (cytat ze Świętego Josemaríi, 
Droga, 572).

[22] Por. Św. Josemaría Escrivá, 
Droga, 134 i 727.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-30-grzech/ (28-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-30-grzech/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-30-grzech/

	Temat 30. Grzech

