
opusdei.org

Temat 3. Wiara
nadprzyrodzona

Cnota wiary jest cnotą
nadprzyrodzoną, która
uzdalnia człowieka do
zdecydowanego przyzwolenia
na wszystko, co objawił Bóg.

29-12-2012

1. Pojęcie i przedmiot wiary

Akt wiary to odpowiedź człowieka
Bogu, który się objawia (por. 
Katechizm, 142). „Przez wiarę
człowiek poddaje Bogu całkowicie
swój rozum i swoją wolę. Całą swoją



istotą człowiek wyraża przyzwolenie
Bogu Objawicielowi” (Katechizm,
143). Pismo Święte nazywa to
przyzwolenie „posłuszeństwem
wiary” (por. Rz 1, 5; 16, 26).

Cnota wiary jest cnotą
nadprzyrodzoną, która uzdalnia
człowieka – oświecając jego rozum i
poruszając jego wolę – do
zdecydowanego przyzwolenia na
wszystko, co objawił Bóg, nie ze
względu na wewnętrzną oczywistość
tego objawienia, tylko ze względu na
autorytet Boga Objawiciela. „Wiara
jest najpierw osobowym
przylgnięciem człowieka do Boga;
równocześnie i w sposób
nierozdzielny jest ona dobrowolnym
uznaniem całej prawdy, którą Bóg
objawił” (Katechizm, 150).

2. Cechy wiary

– „Wiara jest darem Bożym, cnotą
nadprzyrodzoną wlaną przez Niego.
«Aby taką wiarę można było w sobie



obudzić, potrzebna jest uprzedzająca
i wspomagająca łaska
Boga»” (Katechizm, 153). Rozum nie
wystarcza, aby objąć prawdę
objawioną, do tego konieczny jest dar
wiary.

– Wiara jest aktem ludzkim. Chociaż
jest to akt, który dokonuje się dzięki
nadprzyrodzonemu darowi, „wiara
jest aktem autentycznie ludzkim.
Okazanie zaufania Bogu i
przylgnięcie do prawd objawionych
przez Niego nie jest przeciwne ani
wolności, ani rozumowi
ludzkiemu” (Katechizm, 154). W
wierze rozum i wola współpracują z
łaską Bożą: „Wiara jest aktem
rozumu, przyjmującego prawdę Bożą
z nakazu woli, poruszonej łaską
przez Boga”1.

– Wiara i wolność. „Człowiek
powinien odpowiedzieć Bogu przez
wiarę dobrowolnie; dlatego nikogo
nie wolno przymuszać do przyjęcia



wiary wbrew jego woli. Fakt wiary z
samej swej natury jest
dobrowolny” (Katechizm, 160)2.
„Jezus wprawdzie wzywał do wiary i
nawrócenia, w żaden jednak sposób
nie zmuszał. «Dał świadectwo
prawdzie, ale nie chciał narzucać jej
siłą tym, którzy się jej
sprzeciwiali»” (ibidem).

– Wiara i rozum. „Chociaż wiara
przewyższa rozum, to jednak nigdy
nie może mieć miejsca rzeczywista
niezgodność między wiarą i
rozumem. Ponieważ ten sam Bóg,
który objawia tajemnice i udziela
wiary, złożył w ludzkim duchu
światło rozumu, nie może przeczyć
sobie samemu ani prawda nigdy nie
może sprzeciwiać się prawdzie”3.
„Dlatego we wszystkich dyscyplinach
wiedzy badanie metodyczne, jeśli
tylko przebiega w sposób
prawdziwie naukowy i zgodny z
normami moralnymi, nigdy w istocie
nie będzie sprzeczne z wiarą,



ponieważ sprawy świata i sprawy
wiary pochodzą od tego samego
Boga” (Katechizm, 159).

Nie ma sensu próba udowadniania
nadprzyrodzonych prawd wiary,
natomiast można zawsze udowodnić,
że jest fałszywe to wszystko, co
pretenduje do sprzeczności z tymi
prawdami.

– Eklezjalność wiary. „Wierzenie” to
akt właściwy dla wiernego jako
wiernego, to znaczy, członka
Kościoła. Ten, kto wierzy, przyzwala
na prawdę nauczaną przez Kościół,
który strzeże depozytu Objawienia.
„Wiara Kościoła poprzedza, rodzi,
podtrzymuje i karmi naszą wiarę.
Kościół jest Matką wszystkich
wierzących” (Katechizm, 181). „Nikt
nie może mieć Boga jako Ojca, kto nie
ma Kościoła jako Matki”4.

– Wiara jest konieczna do zbawienia
(por. Mk 16, 16; Katechizm, 161). „Bez
wiary zaś nie można podobać się



Bogu” (Hbr 11, 6). „Ci (…), którzy bez
własnej winy nie znając Ewangelii
Chrystusowej i Kościoła
Chrystusowego szczerym sercem
jednak szukają Boga i wolę Jego
przez nakaz sumienia poznaną
starają się pod wpływem łaski pełnić
czynem, mogą osiągnąć wieczne
zbawienie”5.

3. Racje wiarygodności

„Racją wiary nie jest fakt, że prawdy
objawione okazują się prawdziwe i
zrozumiałe w świetle naszego
rozumu naturalnego. Wierzymy z
powodu «autorytetu samego
objawiającego się Boga, który nie
może ani sam się mylić, ani nas
okłamać»” (Katechizm, 156).

Niemniej jednak, żeby akt wiary był
zgodny z rozumem, Bóg zechciał dać
nam „«racje wiarygodności», które
pokazują, że «przyzwolenie wiary
żadną miarą nie jest ślepym
dążeniem ducha»”6. Racje



wiarygodności to pewne znaki, że
Objawienie jest słowem Bożym.

Te racje wiarygodności to między
innymi:

– chwalebne Zmartwychwstanie
Naszego Pana, ostateczny znak Jego
Bóstwa i najpewniejszy dowód
prawdziwości Jego słów;

– „cuda Chrystusa i Świętych (por. Mk
16, 20; Dz 2, 4)” (Katechizm, 156)7;

– wypełnienie się proroctw
(Katechizm, 156) uczynionych na
temat Chrystusa albo przez samego
Chrystusa (na przykład, proroctwa
dotyczące Męki Naszego Pana,
proroctwo o zniszczeniu Jerozolimy, i
tak dalej). To spełnienie się proroctw
jest dowodem prawdziwości Pisma
Świętego;

– wzniosłość doktryny
chrześcijańskiej jest również
dowodem jej Boskiego pochodzenia.



Ten, kto starannie rozważa nauki
Chrystusa, może odkryć w ich
głębokiej prawdzie, w ich pięknie i
spójności mądrość, która przekracza
ludzką zdolność rozumienia i
objaśniania tego, czym jest Bóg, tego,
czym jest świat, tego, czym jest
człowiek, jego historia i jego
transcendentny sens;

– rozwój i świętość Kościoła, jego
płodność i trwałość „są pewnymi
znakami Objawienia, dostosowanymi
do umysłowości
wszystkich” (Katechizm, 156).Racje
wiarygodności nie tylko pomagają
temu, kto nie ma wiary, żeby
oddzielić przesądy utrudniające jej
otrzymanie, ale również temu, kto
ma wiarę, utwierdzając go, że jest
czymś racjonalnym wierzyć i
oddalając go od fideizmu.

4. Poznanie wiary

Wiara to poznanie. Sprawia, że
poznajemy przyrodzone i



nadprzyrodzone prawdy. Pozorna
ciemność, jakiej doświadcza
wierzący, jest owocem ograniczenia
ludzkiego rozumu wobec nadmiaru
światła prawdy Bożej. Wiara jest
zapowiedzią oglądania Boga „twarzą
w twarz” w Niebie (1 Kor 13, 12; por.
1 J 3, 2).

Pewność wiary. „Wiara jest pewna,
pewniejsza niż wszelkie ludzkie
poznanie, ponieważ opiera się na
samym słowie Boga, który nie może
kłamać” (Katechizm, 157). „Pewność,
jaką daje światło Boże, jest większa
niż ta, którą daje światło rozumu
naturalnego”8.

Rozum pomaga w pogłębianiu wiary.
„Jest charakterystyczne dla wiary, że
wierzący pragnie lepiej poznać Tego,
w którym złożył swoją wiarę, i lepiej
zrozumieć to, co On objawił; głębsze
poznanie będzie domagać się z kolei
większej wiary, coraz bardziej



przenikniętej miłością” (Katechizm,
158).

Teologia jest nauką o wierze. Stara się
z pomocą rozumu o lepsze poznanie
prawd, które posiada się przez wiarę
nie po to, żeby błyszczały bardziej
same w sobie – co jest niemożliwe –
ale żeby były bardziej zrozumiałe dla
wierzącego. Ten wysiłek, kiedy jest
autentyczny, pochodzi z miłości do
Boga i towarzyszy mu wysiłek
większego zbliżania się do Niego.
Najlepszymi teologami zawsze byli i
będą Święci.

5. Spójność między wiarą a życiem

Całe życie chrześcijanina powinno
być przejawem jego wiary. Nie ma
żadnego aspektu, który nie mógłby
być oświecony przez wiarę.
„Sprawiedliwy z wiary żyć
będzie” (Rz 1, 17). Wiara działa na
rzecz miłości (por. Ga 5, 6). Bez
uczynków wiara jest martwa (por. Jk
2, 20-26).



Kiedy brakuje tej jedności życia i
dopuszcza się zachowanie niezgodne
z wiarą, wówczas wiara w konieczny
sposób ulega osłabieniu i jest
narażona na ryzyko utraty.

Wytrwanie w wierze. Wiara jest
bezinteresownym darem Boga.
Jednak możemy utracić ten bezcenny
dar (por. 1 Tm 1, 18-19). „Aby żyć,
wzrastać i wytrwać w wierze aż do
końca, musimy ją
karmić” (Katechizm, 162). Musimy
prosić Boga, żeby przymnażał nam
wiary (por. Łk 17, 5) i żeby czynił nas
„fortes in fide” [mocnymi w wierze]
(1 P 5, 9). W tym celu, z Bożą pomocą,
trzeba realizować wiele aktów wiary.

Wszyscy wierni katolicy są
zobowiązani do unikania zagrożeń
dla wiary. Między innymi powinni
powstrzymywać się od czytania tych
publikacji, które są przeciwne wierze
albo moralności, zarówno jeśli
wskazało je wprost Magisterium



Kościoła, jak też jeśli ostrzega przed
tym dobrze uformowane sumienie,
chyba że istnieje poważna przyczyna
i występują okoliczności, które
czynią taką lekturę nieszkodliwą.

Propagowanie wiary. „Nie zapala się
też światła i nie stawia pod korcem,
ale na świeczniku… Tak niech świeci
wasze światło przed ludźmi” (Mt 5,
15-16). Otrzymaliśmy dar wiary, żeby
go propagować, a nie po to, żeby go
ukrywać (por. Katechizm, 166). Nie
można uniknąć wiary w działalności
zawodowej9. Należy kształtować całe
życie społeczne zgodnie z naukami i
duchem Chrystusa.

Francisco Díaz Podstawowa
bibliografia

Katechizm Kościoła Katolickiego,
142-197

Lektury zalecane



Święty Josemaría Escrivá, Homilia 
Życie wiarą, w: Przyjaciele Boga,
190-204.

--------------------

1 Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, II-II, 2, 9.

2 Por. II Sobór Watykański,
deklaracja Dignitatis humanae, 10;
KPK 748 § 2.

3 I Sobór Watykański: DS 3017.

4 Św. Cyprian, De catholicæ unitate
Ecclesiæ, PL 4,503.

5 II Sobór Watykański, konstytucja
dogmatyczna Lumen gentium, 16.

6 I Sobór Watykański: DS 3008-3010; 
Katechizm, 156.

7 Wartość Pisma Świętego jako
całkowicie wiarygodnego źródła
historycznego można ustanowić przy
pomocy solidnych dowodów. Na



przykład, tych, które odnoszą się do
jego starożytności (wiele ksiąg
Nowego Testamentu zostało
napisanych w parę lat od Śmierci
Chrystusa, co daje świadectwo ich
wartości) albo tych, które odnoszą się
do analizy treści (potwierdzającej
prawdziwość świadectw).

8 Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, II-II, 171, 5 ad 3.

9 Por. Św. Josemaría Escrivá, Droga,
353.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-3-wiara-
nadprzyrodzona/ (27-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-3-wiara-nadprzyrodzona/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-3-wiara-nadprzyrodzona/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-3-wiara-nadprzyrodzona/

	Temat 3. Wiara nadprzyrodzona

