
opusdei.org

Temat 3. Etapy
Objawienia

Bóg objawiał się człowiekowi
stopniowo, a kulminacją Jego
objawienia było Wcielenie.
Chrystus ustanowił Kościół,
który zachowuje żywą pamięć o
Nim i przedstawia Go jako Tego,
który żył na tym świecie,
zmartwychwstał i pozostaje
wśród nas na wieki. Misję tę
wypełnia, strzegąc słowa
Bożego, zawartego w Piśmie
Świętym, przekazując Tradycję
i nauczając, oświecony przez
Ducha Świętego, jak żyć jako
chrześcijanin w każdej epoce
(Magisterium).



18-12-2022

1. Etapy objawienia: od Abrahama
do Chrystusa

Objawienie zaczyna się od samego
stworzenia człowieka. Pismo Święte
mówi nam, że już Adam i Ewa, nasi
pierwsi rodzice, nawiązali relację i
dialog z Bogiem. Byli z Nim blisko, co
widzimy w pierwszych scenach
księgi Rodzaju. Jest to logiczne,
biorąc pod uwagę, że zostali oni
stworzeni do życia w jedności z
Bogiem. Tę zażyłość człowiek traci
wraz z grzechem; odtąd będzie mu
dość trudno odkryć Boga w życiu
osobistym i w środowisku
społecznym. Jednakże Bóg obiecał
pierwszym rodzicom, że grzech
zostanie kiedyś pokonany przez
„potomstwo niewiasty” (por. Rdz
3,15): zapowiedział w ten sposób
odkupieńcze dzieło Chrystusa, które



zostało przygotowane przez
poprzedzającą je historię zbawienia.

Biblia w tych opowieściach o
początkach nie próbuje szczegółowo
opowiadać o wydarzeniach
historycznych, ale przekazuje istotne
nauki o człowieku i źródłach jego
relacji z Bogiem, wyrażone w
obrazach i przypowieściach, co do
wartości historycznej których trudno
jest wydać ostateczny osąd. Z tego
powodu nie dziwi fakt, że sama
Biblia ma trudności z zestawieniem
różniących się szczegółami narracji o
tych samych wydarzeniach (np.
Księga Rodzaju przedstawia dwie
różne wersje opowieści o stworzeniu
mężczyzny i kobiety). W ten sposób
możemy wyciągnąć wiele wniosków
z różnych biblijnych relacji o
początkach, i nie ma potrzeby sądzić,
że wszystkie wydarzenia, o których
opowiadają, wydarzyły się dokładnie
tak, jak zostało opisane.



Księga Rodzaju mówi nam również,
że po zaistnieniu tego pierwszego
grzechu, świat doświadczył
nadmiaru nieładu i
niesprawiedliwości, którym Bóg
przyglądał się z niezadowoleniem.
Dało to początek opowieści o potopie,
w którym Pismo Święte widzi karę
Bożą za liczne grzechy ludzkości.
Jednak po potopie Bóg odnowił
przyjaźń z Noem i jego rodziną -
którzy zostali uratowani od potopu,
ponieważ zachowali się
sprawiedliwie - a przez nich z całym
stworzeniem. Odnowił z Noem
relację, którą chciał mieć z Adamem,
Ewą i ich potomkami. Bóg wiedział,
że choć serce człowieka było skłonne
do grzechu, stworzenie jest
wartościowe i dobre, i poprosił ludzi,
by wzrastali i rozmnażali się, tak jak
poprosił Adama. Wraz z historią
Noego, Bóg dał ludzkiemu
stworzeniu drugą szansę na życie w
przyjaźni z nim.



Jednak prawdziwy początek historii
zbawienia nastąpił wieki później,
wraz z przymierzem, jakie Bóg
zawarł z Abrahamem. Tutaj mamy
już do czynienia z wyborem
dokonanym przez Boga. Abraham
uznał Boga za jedynego Pana, był Mu
posłuszny z głęboką wiarą, a Bóg
przeznaczył Abrahama na „ojca
mnóstwa narodów” (Rdz 17,5). W ten
sposób Bóg rozpoczął zadanie
zgromadzenia ludzkości
rozproszonej przez grzech pod
jednym dachem. Dwa pokolenia
później Bóg zmienił imię Jakuba:
nazwał go Izraelem, a jego dwunastu
synów stało się fundamentem
narodu izraelskiego: dwunastoma
plemionami Izraela.

Kilka wieków później, w czasach
Mojżesza, historia relacji Boga z
ludzkością nabrała bardziej
widocznego i zaangażowanego
wymiaru. Bóg Abrahama i
patriarchów uczynił Izraela swoim



ludem i wyzwolił go z niewoli
egipskiej. Bóg zawarł przymierze z
Mojżeszem i poddał lud pod swoją
opiekę i swoje prawa, a lud
uroczyście przyjął to przymierze i
zobowiązał się służyć Panu i
oddawać Mu cześć. Podczas
przechodzenia przez Morze
Czerwone i w marszu przez pustynię
Synaj, przybywając do Ziemi
Obiecanej i budując królestwo
Dawida, Izrael doświadczał wciąż na
nowo, że Bóg był z nimi, bo Izrael jest
Jego ludem, który On sam utworzył
spośród wszystkich innych i który
należy do Niego „jako królestwo
kapłanów i lud święty” (Wj 19,6).

W ciągu kolejnych stuleci Bóg nie
pozwolił, by to przymierze osłabło,
ale za pośrednictwem proroków
prowadził swój lud ku nadziei
ostatecznego i definitywnego
zbawienia. Kiedy lud zgubił drogę i
zapomniał o swoim zaangażowaniu
w przymierze, Bóg przywoływał



swoje sługi z zamiarem
poprowadzenia ludu z powrotem do
posłuszeństwa i prawości. Prorocy
zachęcali do nadziei i pocieszali lud,
ale też ostrzegali przed
niebezpieczeństwem fałszywej
ufności w swoją pozycję wybrańców,
bo ten wybór, o ile nie będzie
odwzajemniony, może zamienić się
w sąd, w Bożą karę za grzech.
Szczególnie dwa wydarzenia mają
charakter kary: upadek Królestwa
Północnego (dziesięć z dwunastu
plemion Izraela) w 722 r. p.n.e. oraz
wygnanie Królestwa Południowego
(pozostałe dwa plemiona, które
oddzieliły się wieki wcześniej) wraz
ze zniszczeniem jego stolicy,
Jerozolimy, w 587 r. p.n.e. Izrael
stracił wtedy autonomię jako naród.
Żył na wygnaniu, w obcej ziemi. Pan
jednak ukarał go, ale nie porzucił.
Księga Izajasza mówi o powrocie
ludu z wygnania babilońskiego do
własnej ziemi, o ponownym
odrodzeniu ludu; odrodzeniu, które



było tylko częściowe, ponieważ wielu
pozostało w rozproszeniu.

Podczas tej podróży Boga z Izraelem,
lud poznawał Boga, uczył się Jego
wierności i utrzymywał nadzieję o
tym, że On spełni swoje obietnice o
zbawieniu ostatecznym i
definitywnym za pośrednictwem
króla, potomka Dawida, który na
końcu czasów ustanowi nowe
Przymierze. Przymierze, które nie
byłoby spisane na kamiennych
tablicach, jak dawniej: sam Bóg
miałby je spisać w sercach wiernych
poprzez obecność i działanie Ducha
Świętego. Nadejdzie dzień, w którym
wszystkie ludy zgromadzą się,
przyciągnięte blaskiem nowej
Jerozolimy, i uznają Boga Izraela.
Byłby to dzień wiecznego pokoju i
zjednoczenia świata pod rządami
jedynego Boga.

W trakcie tego procesu,
zawierającego różne etapy, Bóg



przygotowywał swój lud do
ostatecznego Objawienia w Jezusie
Chrystusie. On jest wypełnieniem
obietnic Starego Testamentu, a wraz
z nim przychodzi zapowiadana
odnowa u kresu czasów. Podczas
swojego życia na ziemi Jezus
przekazał ludziom nowy, nieznany
wymiar Boga. Zawsze odwoływał się
do Boga Starego Testamentu,
patriarchów, proroków i królów, a
jego nauczanie nosiło znamiona
języka i idei, które lud izraelski
podzielał przez wieki. Jednak jego
przepowiadanie o Bogu, choć
znajdowało podobieństwa w tekstach
starotestamentalnych i w myśli
żydowskiej jego czasów, miało
zupełnie nowy akcent i dlatego było
niepowtarzalne i jedyne w swoim
rodzaju. Jezus głosił, że oczekiwane
w Starym Testamencie Królestwo
Boże jest już bardzo bliskie, wręcz
jest obecne w Jego słowach, w Jego
czynach i w samej Jego Osobie.



2. Ustanowienie Kościoła

„Pan Jezus modląc się do Ojca i
powołując do siebie tych, których
sam zechciał powołać, ustanowił
dwunastu, aby byli z Nim i aby ich
posłać dla głoszenia Królestwa
Bożego” (Lumen gentium, 19). Jezus
pragnął, aby po zakończeniu Jego
misji w świecie, ci uczniowie mogli ją
kontynuować, ewangelizując
wszystkie narody. W tym celu
ustanowił grupę apostołów i uczynił
Piotra ich przywódcą. Podczas
Ostatniej Wieczerzy wprowadził ich
w tajemnice swego Ciała i Krwi
złożonych w ofierze i prosił, by te
tajemnice urzeczywistniali w
przyszłości. Uczynił ich świadkami
swojego Zmartwychwstania i zesłał
im Ducha Świętego, aby umocnił ich
w tej misji. W ten sposób w pełni
ustanowiony został Kościół, miejsce,
w którym ludzie każdej epoki mogą
spotkać Chrystusa i pójść za Nim



drogą, która prowadzi do życia
wiecznego.

Kościół zawsze zachowuje żywą
pamięć o Chrystusie i przedstawia Go
nie jako istotę z przeszłości, ale jako
Tego, który żył na tym świecie w
określonym czasie, zmartwychwstał i
pozostaje wśród nas na wieki.

3. Pismo Święte, Tradycja i
Magisterium

a) Pismo Święte

W ciągu wieków naród izraelski pod
boskim natchnieniem spisywał
świadectwo objawienia Bożego
patriarchom, prorokom oraz ludziom
prawym i sprawiedliwym. Kościół
przyjmuje i czci te Pisma, które były
zamierzonym przez Boga
przygotowaniem do wielkiego
Objawienia Jezusa Chrystusa. Co
więcej, Apostołowie i pierwsi
uczniowie Jezusa spisali także życie i
dzieło Chrystusa, którego ziemskiej



wędrówki byli świadkami, a
zwłaszcza paschalną tajemnicę Jego
śmierci i zmartwychwstania. W ten
sposób dały one początek księgom
Nowego Testamentu, które
uzupełniają i dopełniają te ze Starego
Testamentu. To, co w Starym
Testamencie było opracowane i
głoszone w symbolach i obrazach,
Nowy Testament przedstawia za
pomocą świadectwa prawdy
zawartej w wydarzeniach z historii
Jezusa.

Święte księgi nie opierają się jedynie
na ludzkiej pamięci lub świadectwie
tego, czego Bóg dokonał w Izraelu, a
przede wszystkim tego, czego
dokonał przez Chrystusa; mają one
głębszy fundament, gdyż ich
ostateczne źródło tkwi w działaniu
Ducha Świętego, który oświecił
ludzkich pisarzy i podtrzymywał ich
swoim natchnieniem i swoim
światłem. Z tego powodu Kościół
uważa Pismo Święte nie przede



wszystkim za słowo ludzkie o
wielkiej wartości, ale za prawdziwe
Słowo Boże, i czci Pismo Święte jako
najświętsze. Nie oznacza to jednak,
że Bóg „podyktował” tekst autorom
ksiąg; oznacza to, że posłużył się On
ludźmi, którzy korzystając z
własnych zdolności i środków,
pozwolili Bogu działać w nich i przez
nich, i w ten sposób „jako prawdziwi
autorzy przekazali na piśmie to
wszystko, i tylko to, czego On
chciał” (Katechizm, 106).

Poza tym w świętych księgach
obecne są ograniczenia kulturowe,
filozoficzne i teologiczne autorów,
którzy pisali w różnych czasach i w
różnych kulturach. Nie stanowi to
jednak problemu dla wiary w
prawdę, którą przekazują, ponieważ
ta prawda ma naturę religijną, to
znaczy, że nie odnosi się do
naukowej wizji świata, ani do
dokładnej i precyzyjnej kroniki
historii ludzkości, ani do jakiejś



tajemniczej mądrości; odnosi się
natomiast do ostatecznego sensu
życia ludzi, powołanych do
zjednoczenia z Bogiem jako Jego
dzieci w Jezusie Chrystusie, który
może być wyrażony na wiele
sposobów: poprzez różne gatunki
literackie, poprzez metafory i
symbole, poprzez historie mające na
celu pouczenie o cnotach i poprzez
historie, które rzeczywiście się
wydarzyły. Udział Ducha Świętego w
powstawaniu świętych ksiąg daje
nam pewność, że „w sposób pewny,
wiernie i bez błędu uczą prawdy,
jaka z woli Bożej miała być przez
Pismo Święte utrwalona dla naszego
zbawienia” (por. Dei Verbum, 11).

b) Tradycja Apostolska i „Tradycja”

Apostołowie i pierwsi uczniowie
Jezusa, zanim spisali świadectwo
życia i dzieła Chrystusa, głosili to, co
widzieli i przeżywali, gdy byli z Nim.
Chodzili po świecie przekazując



ustnie zakładanym przez siebie
wspólnotom to, czego doświadczyli z
Chrystusem, głosili chrześcijańskie
orędzie zbawienia i wprowadzali je
w życie poprzez liturgię i
sakramenty; wszystko to zapisali
później w pismach Nowego
Testamentu. Istnieje zatem ustny
przekaz życia i nauki Jezusa, który
poprzedza przekaz pisemny; co
więcej, ten ustny przekaz jest
następnie spisywany i zawarty w
tych pismach. Ten ustny przekaz
zawiera wiele szczegółów, których
apostołowie nauczyli się od Jezusa i
nazywany jest „Tradycją Apostolską”.
Według słów Kompendium
Katechizmu: „Tradycja apostolska
jest przekazywaniem orędzia
Chrystusa, urzeczywistnianym od
początków chrześcijaństwa przez
przepowiadanie, świadectwo,
instytucje, kult i natchnione
pisma” (nr. 12).



W ciągu wieków Kościół przekazuje
Tradycję Apostolską dwoma
sposobami: ustnie, gdy głosi i
realizuje to, czego nauczył się od
Chrystusa i czego nauczali
Apostołowie, oraz pisemnie, gdy
przekazuje Pismo Święte nowym
pokoleniom chrześcijan (por. 
Katechizm, 76). Pierwszy sposób
(tradycja ustna) nazywany jest po
prostu „Tradycją”.

Tradycja jest świadectwem
apostołów o życiu i nauce Jezusa; jej
źródło jest więc takie samo, jak
źródło pism Nowego Testamentu. Ale
każde z nich (Tradycja i Pismo
Święte) pełnią nieco inne funkcje,
ponieważ pierwsza z nich, będąc
ustną i opartą na praktyce, jest
bogatsza i bardziej elastyczna od tego
drugiego, a także gwarantuje w
pewnym sensie autentyczność tego
ostatniego; Pismo Święte natomiast,
będąc utrwalone na piśmie, określa
w sposób stały i niezmienny to, co



Jezus głosił i czym żył, formułuje to i
ustala, a także zapobiega deformacji
tych nauk w czasie i poddaniu ich
arbitralności zmianom kultury i
mentalności. „Verba volant, scripta
manent” - słusznie powiedział
rzymski cesarz Tytus przemawiając
do rzymskiego senatu.

Tym sposobem Pismo Święte i
Tradycja wzajemnie się oświetlają:
na przykład Kościół zna przez
Tradycję księgi, które są natchnione i
które z tego powodu należą do
kanonu ksiąg Pisma Świętego. Księgi
składające się na chrześcijańską
Biblię są zawsze te same, te, które
Tradycja wskazała jako natchnione;
istniały inne pisma z tego samego
okresu, które również odnosiły się do
Jezusa, ale nigdy nie zostały uznane
za natchnione (pisma apokryficzne).
I odwrotnie, Pismo Święte pomaga
rozróżniać i umacniać to, co należy, a
co nie należy do Tradycji.
Przykładem jest fakt, że w Nowym



Testamencie widać, że Jezus pościł
przez czterdzieści dni na pustyni.
Tak więc ten konkretny wątek
Tradycji dotyczący postu w okresie
Wielkiego Postu znajduje wsparcie i
potwierdzenie w Piśmie Świętym.

c) Magisterium Kościoła

Upływający czas niesie ze sobą
postęp materialny oraz zmiany w
kulturze i mentalności. Otwierają się
nowe perspektywy i zadawane są
nowe pytania, które mają wpływ na
chrześcijański sposób życia. W
czasach starożytnych nie
dyskutowano nad moralnością takich
kwestii jak zrównoważony rozwój
ekologiczny czy prawo do posiadania
pracy: nie poruszano tych kwestii,
które mają jednak wpływ na sposób
prowadzenia życia
chrześcijańskiego. Dlatego Pan Jezus,
ustanawiając w swoim Kościele
rozróżnienie między pasterzami a
wiernymi, dał tym pierwszym łaskę



(charyzmat) rozeznawania tego, co
jest odpowiednie dla życia
chrześcijańskiego jednostek i
wspólnot, a co z kolei jest dla niego
szkodliwe i niszczące. Misja
nauczania, podtrzymywana przez
ten charyzmat, nazywana jest
„Magisterium”. Magisterium pełni
funkcję służby. Nie stoi ono ponad
Pismem Świętym ani Tradycją, ale
służy obu, prawidłowo je
interpretując i wiernie wykładając
ich treść.

Autentyczna interpretacja
Objawienia „powierzona zostało
samemu tylko żywemu Urzędowi
Nauczycielskiemu Kościoła, to znaczy
następcy Piotra, Biskupowi Rzymu, i
biskupom pozostającym z nim w
komunii” (Kompendium, 16). Mogą
oni sprawować tę funkcję, ponieważ
przez święcenia biskupie otrzymują
szczególną pomoc Ducha Świętego
(charyzmat prawdy), która ułatwia
im zrozumienie treści Objawienia w



sprawowaniu ich posługi. Chociaż
poszczególni Biskupi mogą mylić się,
to Kościół jako całość (jedność
Papieża, Biskupów będących w
jedności z nim oraz wiernych
chrześcijan) nie może się mylić w
sprawach dotyczących Objawienia.
W szczególności nie może też
popełnić błędu papież, gdy
publicznie i uroczyście (ex cathedra)
naucza, że pewne nauczanie należy
uznać za ostateczne, ponieważ
należy ona do Objawienia Bożego.
Podobnie jest w przypadku soborów
powszechnych: pasterze
zgromadzeni na soborze i w jedności
z Ojcem Świętym nie mylą się, gdy
wskazują, że w coś należy wierzyć,
ponieważ należy to do wiary
Kościoła. W tych i innych
przypadkach Kościół nie błądzi,
ponieważ Duch Święty wspomaga go
w nauce o Chrystusie w prawdzie.

4. Jak interpretować Biblię



Można by powiedzieć, że Biblia
zawiera w sobie życie i historię
świata i ludzkości. Całość jej ksiąg
jest obszerna i, jak samo życie,
zawiera wielość wymiarów. Czasem
może się wydawać, że Biblia przeczy
sama sobie lub że opowiada się za
postawami, które nie mogą być
prawdziwe, bo nie są słuszne.
Kontrowersyjne kwestie to między
innymi przemoc, niewolnictwo, rola
kobiet, zemsta. Dlatego ważne jest,
aby nauczyć się rozumieć, czego
Pismo Święte chce nauczyć w
każdym temacie lub w określonym
fragmencie tekstu.

Sobór Watykański II poświęcił
Objawieniu Bożemu dokument:
Konstytucję dogmatyczną Dei
Verbum. Rozdział III dotyczył zasad i
kryteriów, które należy brać pod
uwagę, aby prawidłowo
interpretować Biblię. Przyjrzyjmy się
im:



a) Sobór przypomina przede
wszystkim, że Bóg jest autorem
Pisma Świętego; ale, jak
powiedzieliśmy, przemawia w nim
do człowieka poprzez ludzi i na
sposób ludzki. Z tego powodu
prawidłowa interpretacja Pisma
Świętego wymaga dokładnego
zbadania, co naprawdę chcieli
przekazać ludzcy autorzy i co Bóg
chciał objawić za pomocą ludzkich
słów.

b) Po drugie, ponieważ chodzi o
księgę natchnioną przez Boga, Pismo
Święte należy interpretować „w tym
samym Duchu, w jakim zostało
napisane” (Dei Verbum, 12). Innymi
słowy, do prawidłowego zrozumienia
Pisma Świętego wymagane jest od
interpretatora indywidualne
otwarcie na Boga i prośba o pomoc.
Bez takiej otwartości łatwo jest
zdominować interpretację przez
uprzedzenia lub osobiste poglądy i
motywacje.



c) Po trzecie, należy zwrócić
szczególną uwagę na treść i jedność
całego Pisma Świętego: tylko
rozumiane w swojej jedności jest
Pismem Świętym. Zasada ta jest
ważna również dlatego, że nie
wszystko, na co wskazuje Pismo
Święte, ma taką samą wartość czy
siłę; nie wszystko w równym stopniu
wyraża słowo Boże. W ramach Pisma
Świętego istnieje hierarchia prawd i
pojęć. Znajomość tej hierarchii
pomaga we właściwej interpretacji
fragmentów, które mogą zaskoczyć
czytelnika. Należy zawsze pamiętać,
że Chrystus jest centrum i sercem
Pisma Świętego.

d) Po czwarte, Pismo Święte należy
interpretować w kontekście żywej
Tradycji Kościoła, gdyż jest ono
jedynie pisemnym wyrazem tego
samego Objawienia, którego ustnym
wyrazem jest Tradycja. Obok
Tradycji należy również zwrócić
uwagę na całość wiary Kościoła,



która wyraża się w jego Magisterium,
w harmonii jego prawd, w jedności
jego doktryny. Na przykład, jeśli
interpretacja pewnego fragmentu
biblijnego jest sprzeczna z konkretną
prawdą wiary, to ta interpretacja nie
może być prawdziwa.

Bibliografia

– Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr. 74-141.

– Sobór Watykański II, Konst. Dei
Verbum.

– Benedykt XVI, Adhortacja
Apostolska Verbum Domini, 30-
IX-2010 (Część I: Verbum Dei).

– J. Burgraff, Teología fundamental.
Manual de iniciación, Rialp, Madrid
2007, caps. IV y VI.

Antonio Ducay



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-3-etapy-objawienia/
(17-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-3-etapy-objawienia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-3-etapy-objawienia/

	Temat 3. Etapy Objawienia

