
opusdei.org

Temat 29. Osoba i
społeczeństwo

Dla osoby ludzkiej życie
społeczne nie jest czymś
dodatkowym, ale wynika ze
społecznej natury człowieka:
osoba ludzka wzrasta i rozwija
swoje powołanie tylko w
jedności z innymi.

03-12-2012

1. Natura społeczna człowieka

Bóg nie stworzył człowieka jako
„istoty samotnej”, tylko zechciał, żeby
był on „istotą społeczną” (por. Rdz 1,



27; 2, 18.20.23). Dla osoby ludzkiej
życie społeczne nie jest czymś
dodatkowym, ale wynika z istotnego
wymiaru nieodłącznego od jej
natury, a mianowicie od natury
społecznej człowieka. Istota ludzka
może wzrastać i rozwijać swoje
powołanie tylko w jedności z
innymi[1].

Ta przyrodzona społeczna natura
staje się wyraźniejsza w świetle
wiary, ponieważ istnieje pewne
podobieństwo między życiem
wewnętrznym Trójcy
Przenajświętszej a komunią
(komunia, jedność, uczestnictwo),
którą powinno się ustanowić wśród
ludzi; wszyscy zaś zostali na równi
odkupieni przez Chrystusa i są
powołani do jednego i tego samego
celu[2]. Objawienie pokazuje, że
ludzka racjonalność powinna być
otwarta na całą ludzkość, nie
wykluczając nikogo. Powinna też
charakteryzować się pełną



bezinteresownością, ponieważ w
bliźnim, bardziej niż taką samą
osobę, widać żywy obraz Boga, przez
wzgląd na którego trzeba być
gotowym do dawania się do
maksimum[3].

W związku z tym człowiek „jest
wezwany do tego, aby bytować „dla”
drugich, aby stawać się darem”[4],
choćby nie ograniczał się tylko do
tego. Jest powołany do istnienia nie
tylko „z” innymi lub „obok” innych,
tylko „dla” innych, co wiąże się ze
służbą i miłowaniem. Ludzka
wolność „traci (…) na wartości tam,
gdzie człowiek hołdując zbytnio
łatwiźnie życiowej, zamyka się niby
w złotej samotni”[5].

Wymiar przyrodzony i
nadprzyrodzone wzmocnienie
społecznej natury nie oznaczają
jednak, że relacje społeczne mogą
być pozostawione czystej
spontaniczności. Wiele



przyrodzonych cech istoty ludzkiej
(na przykład, język) wymaga
formacji i praktyki do ich
prawidłowej realizacji. Tak dzieje się
z naturą społeczną – potrzeba
osobistego i zbiorowego wysiłku,
żeby ją rozwijać[6].

Natura społeczna nie ogranicza się
do aspektów politycznych i
handlowych, jeszcze istotniejsze są
relacje oparte na głęboko ludzkich
aspektach – również ze względu na
to, co dotyczy zakresu społecznego,
powinno się postawić na pierwszym
planie element duchowy[7]. Stąd
wynika fakt, że rzeczywista
możliwość budowania społeczeństwa
godnego ludzi znajduje się w
wewnętrznym wzroście człowieka.
Historia ludzkości nie porusza się
przez bezosobowy determinizm,
tylko przez interakcję różnych
pokoleń osób, których wolne akty
budują porządek społeczny[8].
Wszystko to zaświadcza konieczność



nadawania szczególnego znaczenia
wartościom duchowym i
bezinteresownym relacjom, które
rodzą się z gotowości do dawania
siebie, i tak dalej. To jest regułą
osobistego postępowania jako
schemat organizacyjny
społeczeństwa.

Natura społeczna łączy się z inną
ludzką cechą: zasadniczą równością i
akcydentalnymi różnicami między
ludźmi. Wszyscy ludzie posiadają tę
samą naturę i to samo pochodzenie,
zostali odkupieni przez Chrystusa i
powołani do uczestnictwa w tym
samym szczęściu Bożym: „wszyscy
więc cieszą się równą
godnością” (Katechizm, 1934). Obok
tej równości istnieją również różnice,
które należy oceniać pozytywnie,
jeżeli nie są one niesprawiedliwe:
„Różnice te są związane z planem
Boga, który chce, by każdy
otrzymywał od drugiego to, czego
potrzebuje, i by ci, którzy posiadają



szczególne „talenty”, udzielali
dobrodziejstw tym, którzy ich
potrzebują” (Katechizm, 1937).

2. Społeczeństwo

Natura społeczna człowieka jest
praktykowana poprzez ustanawianie
różnych stowarzyszeń nastawionych
na osiąganie różnorodnych celów:
„Społeczność jest grupą osób
powiązanych w sposób organiczny
zasadą jedności, która przekracza
każdą z nich” (Katechizm, 1880).

Ludzkie cele są różnorodne, tak
samo jak rodzaje więzów: miłość,
narodowość, język, obszar, kultura, i
tak dalej. Dlatego istnieje obszerna
mozaika instytucji lub stowarzyszeń,
które mogą być ustanawiane przez
niewielką liczbę osób jak rodzina
albo przez coraz większą ich liczbę,
w miarę jak przechodzi się od
różnych stowarzyszeń do miast,
państw i społeczności
międzynarodowej.



Niektóre społeczności jak rodzina i
społeczeństwo cywilne odpowiadają
bardziej bezpośrednio naturze
człowieka i są jej potrzebne, chociaż
posiadają również elementy
kulturowe, które rozwijają rozwijają
ludzką naturę. Inne należą do wolnej
inicjatywy i odpowiadają temu, co
można by zakwalifikować jako
„kulturyzację” naturalnych
skłonności osoby ludzkiej, które jako
takie muszą jej sprzyjać (por. 
Katechizm, 1882; Kompendium, 151).

Ścisła więź, jaka istnieje między
człowiekiem a życiem społecznym
tłumaczy ogromny wpływ
społeczeństwa na rozwój osobisty i
na szkody dla ludzi, jakie niesie ze
sobą wadliwie zorganizowane
społeczeństwo. Zachowanie ludzi
zależy w pewnym stopniu od
organizacji społecznej, która jest
produktem kulturowym na bazie
osoby ludzkiej. Nie redukując istoty
ludzkiej do anonimowego elementu



społeczeństwa[9], należy pamiętać,
że pełny rozwój osoby ludzkiej i
postęp społeczny wpływają
wzajemnie na siebie[10]. Między
wymiarem osobowym a wymiarem
społecznym człowieka nie istnieje
sprzeczność, tylko
komplementarność, co więcej są to
dwa wymiary istniejące w ścisłym
połączeniu, które wzajemnie się
wzmacniają.

W związku z tym z powodu ludzkich
grzechów dochodzi do wytworzenia
w społeczeństwie niesprawiedliwych
struktur albo struktur grzechu[11].
Te struktury przeciwstawiają się
prawemu porządkowi
społeczeństwa, utrudniają
praktykowanie cnoty i ułatwiają
grzechy uczynkowe przeciwko
sprawiedliwości, miłości, czystości, i
tak dalej. Mogą to być
rozpowszechniane niemoralne
obyczaje (jak korupcja polityczna i
ekonomiczna) albo niesprawiedliwe



prawa (jak prawa przyzwalające na
aborcję), i tak dalej[12]. Struktury
grzechu powinny być
wyeliminowane i zastąpione
strukturami sprawiedliwymi.

Środkiem o ogromnym znaczeniu dla
rozmontowania niesprawiedliwych
struktur i chrystianizacji relacji
zawodowych i całego społeczeństwa
jest staranie o życie w spójności z
normami moralności zawodowej.
Takie staranie jest poza tym
koniecznym warunkiem uświęcania
pracy zawodowej.

3. Władza[13] „Każda wspólnota
ludzka potrzebuje władzy, która by
nią rządziła. Ma ona swoją podstawę
w naturze ludzkiej. Jest konieczna
dla jedności państwa. Jej rola polega
na zapewnieniu, na ile to możliwe,
dobra wspólnego
społeczności” (Katechizm, 1898).

Jako że natura społeczna jest cechą
właściwą dla natury ludzkiej, należy



dojść do wniosku, że wszelka
prawowita władza pochodzi od Boga
jako Stwórcy natury (por. Rz 13, 1; 
Katechizm, 1899). Jednak „forma
ustroju i wybór władz pozostawione
są wolnej woli obywateli”[14].

Moralna prawowitość władzy nie
bierze się sama z siebie. Jest ona
służebnicą Boga (por. Rz 13, 4) w
ukierunkowaniu na dobro
wspólne[15]. Ci, którym została dana
władza, powinni sprawować ją jako
służbę, praktykować sprawiedliwość
rozdzielczą, unikać faworyzowania
kogokolwiek i wszelkich osobistych
interesów, nie zachowywać się w
sposób despotyczny (por. Katechizm,
1902, 2235 i 2236).

„Chociaż władza państwowa może
niekiedy powstrzymać się od
zakazania czegoś, co — gdyby zostało
zabronione — spowodowałoby
jeszcze poważniejsze szkody (por.
Św. Tomasz z Akwinu, Summa



Theologiae, I-II, q. 96, a 2), nigdy
jednak nie może uznać, że jest
prawem jednostek — nawet jeśli
stanowiłyby one większość
społeczeństwa — znieważanie
innych osób przez łamanie ich tak
podstawowego prawa, jakim jest
prawo do życia”[16].

Jeśli chodzi o systemy polityczne,
„Kościół docenia demokrację jako
system, który zapewnia udział
obywateli w decyzjach politycznych i
rządzonym gwarantuje możliwość
wyboru oraz kontrolowania
własnych rządów”[17].
Demokratyczne ukierunkowanie
państwa jest częścią dobra
wspólnego. Jednak „wartość
demokracji rodzi się albo zanika
wraz z wartościami, które ona
wyraża i popiera: do wartości
podstawowych i koniecznych należy
z pewnością godność każdej ludzkiej
osoby, poszanowanie jej
nienaruszalnych i niezbywalnych



praw”[18]. „Demokracja bez wartości
łatwo się przemienia w jawny lub
zakamuflowany totalitaryzm”[19].

4. Dobro wspólne

Przez dobro wspólne rozumie się
„sumę warunków życia społecznego,
jakie bądź zrzeszeniom, bądź
poszczególnym członkom
społeczeństwa pozwalają osiągać
pełniej i łatwiej własną
doskonałość”[20]. W związku z tym
dobro wspólne nie należy tylko do
porządku materialnego, ale również
do porządku duchowego (oba są
wzajemnie połączone) i niesie ze
sobą „trzy istotne
elementy” (Katechizm, 1906):

– poszanowanie osoby ludzkiej i jej
wolności[21];

– troskę o dobrobyt społeczny i
zintegrowany rozwój ludzki[22];



– wspieranie „pokoju, czyli trwałości i
bezpieczeństwa sprawiedliwego
porządku” (Katechizm, 1909)[23].

Mając na uwadze społeczną naturę
człowieka, dobro każdego jest
koniecznie związane z dobrem
wspólnym, to zaś z kolei powinno
być ukierunkowane na postęp ludzi
(por. Katechizm, 1905 i 1912)[24].

Zakres dobra wspólnego to nie tylko
miasto czy kraj. Istnieje również
„powszechne dobro wspólne. Domaga
się ono organizacji wspólnoty
narodów” (Katechizm, 1911).

5. Społeczeństwo i wymiar
transcendentny osoby ludzkiej

Natura społeczna odnosi się do
wszystkich cech osoby ludzkiej, a w
związku z tym również do jej
wymiaru transcendentnego. Głęboka
prawda o człowieku, z której
wypływa jego godność, polega na
byciu obrazem i podobieństwem



Boga i byciu powołanym do komunii
z Nim[25]. Dlatego „zarówno
interpretacja, jak i rozwiązanie
aktualnych problemów ludzkiego
współżycia wymaga uwzględnienia
ich wymiaru teologicznego”[26].

To tłumaczy niedorzeczność
społecznych propozycji, które
zapominają o wymiarze
transcendentnym. Istotnie ateizm –
w swoich różnych przejawach – jest
jednym z najpoważniejszych zjawisk
naszych czasów, a jego konsekwencje
są śmiercionośne dla życia
społecznego[27]. Jest to szczególnie
ewidentne w obecnej chwili. W
miarę jak zanikają religijne korzenie
społeczności, relacje między jej
składowymi stają się bardziej napięte
i gwałtowne, dlatego że osłabieniu
ulega, a nawet zanika moralna siła
do tego, żeby postępować dobrze[28].

Jeżeli pragnie się, żeby ład społeczny
miał stabilną podstawę, konieczny



jest fundament absolutny, który nie
zależy od łaski zmiennych opinii albo
od gier władzy, a fundamentem
absolutnym jest tylko Bóg[29]. W
związku z tym powinno się unikać
rozdziału, a tym bardziej
przeciwstawiania między wymiarem
religijnym i społecznym osoby
ludzkiej[30]. Trzeba zharmonizować
te dwa zakresy prawdy o człowieku,
które wpływają na siebie nawzajem i
wzajemnie się promują. Chodzi o
bezwarunkowe poszukiwanie Boga
(por. Katechizm, 358 i 1721; 
Kompendium, 109) oraz gorliwość o
bliźniego i o świat, która okazuje się
wzmocniona wymiarem
teocentrycznym[31].

W konsekwencji niezbędny jest
wzrost duchowy, aby sprzyjać
rozwojowi społeczeństwa: odnowa
społeczna żywi się kontemplacją.
Istotnie spotkanie z Bogiem w
modlitwie wprowadza do historii
tajemniczą siłę, która zmienia serca,



porusza do nawrócenia, a tym
samym, jest energią konieczną do
przeobrażania struktur społecznych.

Staranie o zmianę społeczną bez
poważnego starania o osobistą
przemianę to iluzja dla ludzkości,
która kończy się rozczarowaniem, a
często również bardzo poważną
degradacją. Realistyczny, a w
związku z tym zawsze możliwy do
ulepszenia, „nowy ład społeczny”
wymaga równocześnie wzrostu
koniecznych kompetencji
technicznych i naukowych[32],
formacji moralnej i życia
duchowego. Stąd wynika odnowienie
instytucji i struktur[33]. Poza tym nie
należy zapominać, że starania o
zbudowanie sprawiedliwego
porządku społecznego uszlachetniają
dokładającą ich osobę.

6. Udział katolików w życiu
politycznym



Uczestnictwo w dobru wspólnym –
każdy według zajmowanego miejsca
i pełnionej roli – jest obowiązkiem
„nierozłącznie związanym z
godnością osoby
ludzkiej” (Katechizm, 1913). „Żeby
nie było nikogo, kto (…) sprzyjałby
etyce czysto
indywidualistycznej”[34]. Dlatego
„obywatele powinni, na ile to
możliwe, brać czynny udział w życiu
publicznym” (Katechizm, 1915)[35].

Prawo i obowiązek uczestnictwa w
życiu społecznym wynika z zasady
pomocniczości: „Społeczność
wyższego rzędu nie powinna
ingerować w wewnętrzne sprawy
społeczności niższego rzędu,
pozbawiając ją kompetencji, lecz
raczej winna wspierać ją w razie
konieczności i pomóc w koordynacji
jej działań z działaniami innych grup
społecznych, dla dobra
wspólnego”[36].



To uczestnictwo dokonuje się przede
wszystkim poprzez odpowiedzialne
wypełnianie własnych obowiązków
rodzinnych i zawodowych (por. 
Katechizm, 1914) oraz obowiązków
sprawiedliwości prawnej (jak, na
przykład, płacenie podatków)[37].
Dokonuje się ono również poprzez
praktykowanie cnót, zwłaszcza
solidarności.

Mając na uwadze wzajemną
zależność ludzi i grup ludzi,
uczestnictwo w życiu publicznym
powinno dokonywać się w duchu
solidarności, pojmowanym jako
staranie na rzecz innych[38].
Solidarność powinna być celem i
kryterium organizacji społeczeństwa,
nie jako zwykłe moralizujące
życzenie, tylko jako jawne i
uprawnione wymaganie istoty
ludzkiej. W dużej mierze to od niej
zależy pokój na świecie (por. 
Katechizm, 1939 i 1941)[39]. Chociaż
solidarność obejmuje wszystkich



ludzi, nagła potrzeba sprawia, że
solidarność jest tym potrzebniejsza,
im trudniejsza jest sytuacja
poszczególnych osób – chodzi o
miłość preferencyjną na rzecz
potrzebujących (por. Katechizm,
1932, 2443-2449; Kompendium,
183-184).

Jako obywatele wierni mają te same
obowiązki i prawa, jak inni, którzy
znajdują się w identycznej sytuacji.
Jako katolicy ponoszą dodatkowo
odpowiedzialność (por. Tt 3, 1-2; 1 P
2, 13-15)[40]. Dlatego wierni „świeccy
nie mogą rezygnować z udziału w
«polityce»”[41]. To uczestnictwo jest
szczególnie konieczne, „by
rzeczywistości społeczne, polityczne i
ekonomiczne przeniknąć
wymaganiami nauki i życia
chrześcijańskiego” (Katechizm, 899).

Zważywszy, że przy niemałej liczbie
okazji prawa cywilne nie
dostosowują się do nauczania



Kościoła, katolicy powinni jak
najbardziej się starać, współpracując
z innymi obywatelami dobrej woli,
aby poprawiać te prawa, zawsze
drogami zgodnymi z prawem i z
miłością[42]. W każdym razie
powinni dostosować swoje
postępowanie do nauki katolickiej,
choćby mogło to spowodować dla
nich niedogodności, mając na
uwadze, że należy być bardziej
posłusznym Bogu niż ludziom (por.
Dz 5, 29).

Ostatecznie katolicy powinni
egzekwować swoje prawa świeckie i
wypełniać swoje obowiązki. Dotyczy
to szczególnie wiernych świeckich,
którzy są powołani do uświęcania
świata od wewnątrz, z inicjatywą i
odpowiedzialnością, bez
oczekiwania, że hierarchia rozwiąże
problemy z władzami cywilnymi
albo zaproponuje im rozwiązania,
które powinni przyjąć[43].



Enrique Colom

Bibliografia podstawowa

Katechizm Kościoła Katolickiego,
1877-1917; 1939-1942; 2234-2249

Kompendium nauki społecznej
Kościoła, 34-43; 149-151; 164-170;
541-574

Lektury zalecane

Św. Josemaría Escrivá, homilia 
Chrystus Król, w: To Chrystus
przechodzi, 179-187

Kongregacja Nauki Wiary, Nota
doktrynalna o niektórych aspektach
działalności i postępowania katolików
w życiu politycznym z 24 listopada
2002 r.

--------------------------------------------



[1] Por. II Sobór Watykański,
konstytucja duszpasterska Gaudium
et spes, 24-25; Kongregacja Nauki
Wiary, instrukcja Libertatis
conscientia, 32; Kompendium, 110.

[2] „Trwanie w komunii z
Chrystusem włącza nas w Jego «bycie
dla wszystkich», które odtąd staje się
naszym sposobem bycia. On
zobowiązuje nas wobec innych, ale
tylko w komunii z Nim jest możliwe,
abyśmy prawdziwie byli dla innych,
dla ogółu” (Benedykt XVI, encyklika 
Spe salvi z 30 listopada 2007 r., 28).

[3] Por. Jan Paweł II, encyklika 
Sollicitudo rei sociales z 30 grudnia
1987 r., 40.

[4] Jan Paweł II, list apostolski 
Mulieris dignitatem z 15 sierpnia
1988 r., 7.

[5] II Sobór Watykański, konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 31.



[6] „Społeczna natura człowieka nie
zmierza automatycznie ku wspólnocie
osób, ku darowi z siebie. Z powodu
pychy i egoizmu człowiek odkrywa w
sobie zalążki aspołeczności,
indywidualistycznego zamknięcia i i
dominacji nad
innymi” (Kompendium, 150).

[7] Por. Benedykt XVI, Spe salvi, 24 a).

[8] „Historycznie istniejące
społeczeństwo rodzi się ze splatania
się ze sobą wolności wszystkich osób,
które w nim wzajemnie na siebie
oddziałują, przyczyniając się poprzez
dokonywane przez siebie wybory do
jego budowania lub
zubażania” (Kompendium, 163).

[9] „Osoba ludzka jest i powinna być
zasadą, podmiotem i celem
wszystkich urządzeń społecznych” (II
Sobór Watykański, Gaudium et spes,
25). Por. Pius XII, Przesłanie radiowe
z okazji Bożego Narodzenia z 24
grudnia 1942 r.: AAS 35 (1943) 12; Jan



XXIII, encyklika Mater et Magistra:
AAS 53 (1961) 453; Katechizm, 1881; 
Kompendium, 106.

[10] Por. Jan Paweł II, Sollicitudo rei
socialis, 38; Katechizm, 1888; 
Kompendium, 62, 82 i 134.

[11] Por. Jan Paweł II, Sollicitudo rei
socialis, 36.

[12] „Kościół, gdy mówi o sytuacjach
grzechu lub go piętnuje, jako grzechy
społeczne pewne sytuacje czy pewne
zachowania zbiorowe (…), wie i głosi,
że takie wypadki grzechu
społecznego są jednocześnie owocem,
nagromadzeniem i zbiorem wielu 
grzechów osobistych. Chodzi o
grzechy najbardziej osobiste: tego,
kto powoduje lub popiera
nieprawość albo też czerpie z niej
korzyści; tego, kto mogąc uczynić coś
dla uniknięcia lub usunięcia czy
przynajmniej ograniczenia pewnych
form zła społecznego, nie czyni tego
z lenistwa, z lęku czy też w wyniku



zmowy milczenia lub
zamaskowanego udziału w złu, albo
z obojętności; tego, kto zasłania się
twierdzeniem o niemożności zmiany
świata; i również tego, kto usiłuje
wymówić się od trudu czy
ofiary” (Jan Paweł II, adhortacja
apostolska Reconciliatio et pænitentia
z 2 grudnia 1984 r., 16).

[13] Por. II Sobór Watykański,
konstytucja dogmatyczna Lumen
gentium, 36; Jan Paweł II, encyklika 
Centesimus annus z 1 maja 1991 r.,
38; Kompendium, 570. Chodzi na ogół
o proces a nie o natychmiastową
zmianę, co powoduje, że wierni
wielokrotnie muszą współżyć z tymi
strukturami i znosić ich
konsekwencje, nie pozwalając się
zepsuć i nie tracąc wysiłku, aby je
zmienić. Należy rozważać słowa
Pana: „Nie proszę, abyś ich zabrał ze
świata, ale byś ich ustrzegł od
złego” (J 17, 15).



[14] II Sobór Watykański, Gaudium et
spes, 74. Por. Katechizm, 1901.

[15] „Władza jest sprawowana w
sposób prawowity tylko wtedy, gdy
troszczy się o dobro wspólne danej
społeczności i jeśli do jego
osiągnięcia używa środków moralnie
dozwolonych. Jeśli sprawujący
władzę ustanawiają niesprawiedliwe
prawa lub podejmują działania
sprzeczne z porządkiem moralnym,
to rozporządzenia te nie obowiązują
w sumieniu” (Katechizm, 1903).

[16] Jan Paweł II, encyklika 
Evangelium vitæ z 25 marca 1995 r.,
71.

[17] Jan Paweł II, encyklika 
Centesimus annus, 46.

[18] Jan Paweł II, Evangelium vitæ,
70. Papież odnosi się szczególnie do
prawa każdej niewinnej istoty
ludzkiej do życia, któremu



przeciwstawiają się prawa
zezwalające na aborcję.

[19] Jan Paweł II, Centesimus annus,
46.

[20] II Sobór Watykański, Gaudium et
spes, 26. Por. Katechizm, 1906.

[21] „W imię dobra wspólnego
władze publiczne są zobowiązane do
poszanowania podstawowych i
niezbywalnych praw osoby ludzkiej.
Społeczność powinna umożliwić
każdemu ze swych członków
urzeczywistnienie swego powołania.
W szczególności dobro wspólne
polega na korzystaniu ze swobód
naturalnych niezbędnych do rozwoju
powołania ludzkiego” (Katechizm,
1907).

[22] Władza, szanując zasadę
pomocniczości i wspierając
inicjatywę prywatną, powinna się
starać, żeby każdy dysponował tym,
co niezbędne do prowadzenia



godnego życia: pożywieniem,
zdrowiem, pracą, edukacją i kulturą,
odpowiednią informacją, i tak dalej:
por. Katechizm, 1908 i 2211.

[23] Pokój nie jest tylko brakiem
wojny. Pokoju nie można osiągnąć
bez ochrony godności ludzi i
narodów: por. Katechizm, 2304.
Pokój to tranquillitas ordinis, „spokój
porządku” (Św. Augustyn, De civitate
Dei, 19, 13). Jest on dziełem
sprawiedliwości: por. Iz 32, 17.
Władza powinna się starać zapewnić
godziwymi środkami
„bezpieczeństwo społeczności i jej
członkom. Ona ustanawia podstawę
prawną do słusznej obrony osobistej
i zbiorowej” (Katechizm, 1909).

[24] „Porządek zatem społeczny i
jego rozwój winien być nastawiony
nieustannie na dobro osób (…), a nie
na odwrót” (II Sobór Watykański, 
Gaudium et spes, 26).



[25] Por. II Sobór Watykański, 
Gaudium et spes, 19.

[26] Jan Paweł II, Centesimus annus,
55. Por. II Sobór Watykański, 
Gaudium et spes, 11 i 41.

[27] Por. Jan Paweł II, Evangelium
vitæ, 21-24. Jan Paweł II po tym, jak
mówił o błędzie ideologii, dodawał:
„Jeśli zapytamy dalej, skąd bierze się
ta błędna koncepcja natury osoby i
„podmiotowości” społeczeństwa,
musimy odpowiedzieć, że pierwszym
jej źródłem jest ateizm.
Odpowiadając na wezwanie Boga,
zawarte w samym istnieniu rzeczy,
człowiek uświadamia sobie swą
transcendentną godność (…). Negacja
Boga pozbawia osobę jej
fundamentu, a w konsekwencji
prowadzi do takiego ukształtowania
porządku społecznego, w którym
ignorowana jest godność i
odpowiedzialność osoby” (Jan Paweł
II, Centesimus annus, 13).



[28] Człowiek może zbudować
społeczeństwo i „urządzać rzeczy
ziemskie bez Boga, ale odrzuciwszy
Boga, może je skierować tylko
przeciw człowiekowi. Dlatego
humanizm, odłączony od wszystkich
innych rzeczy, z całą pewnością staje
się nieludzki” (Paweł VI, encyklika 
Populorum progressio z 26 marca
1967 r., 42). Por. Jan XXIII, encyklika 
Mater et magistra: AAS 53 (1961)
452-453; II Sobór Watykański, 
Gaudium et spes, 21; Benedykt XVI,
encyklika Deus caritas est z 25
grudnia 2005 r., 42.

[29] Por. Leon XIII, encyklika 
Diuturnum illud: Acta Leonis XIII, 2
(1882) 277 i 278; Pius XI, encyklika 
Caritate Christi: AAS 24 (1932)
183-184.

[30] Niektórzy „postrzegają
chrześcijaństwo jako zbiór
pobożnych praktyk lub uczynków,
nie dostrzegając ich związku z



sytuacjami codziennego życia, z
koniecznością troszczenia się o
potrzeby innych oraz starania się o
zaradzenie niesprawiedliwościom
(…). Inni - dla odmiany - wyobrażają
sobie, że aby móc być ludzkimi,
trzeba przemilczeć niektóre
centralne aspekty doktryny
chrześcijańskiej, i postępują tak, jak
gdyby życie modlitewne, nieustanne
obcowanie z Bogiem, stanowiło
ucieczkę przed własnymi
obowiązkami i porzucenie świata.
Zapominają, że to właśnie Jezus
pokazał nam, do jakiego krańca
powinny dochodzić miłość i służba.
Jedynie wtedy, gdy postaramy się
zgłębić tajniki miłości Boga, tej
miłości aż do śmierci, będziemy w
stanie oddać się całkowicie innym,
nie dając się pokonać trudnościom
czy obojętności” (Św. Josemaría
Escrivá, To Chrystus przechodzi, 98).

[31] Istnieje głębokie „współdziałanie
między miłością Boga i miłością



bliźniego (…).Jeżeli w moim życiu
brak zupełnie kontaktu z Bogiem,
mogę widzieć w innym człowieku
zawsze jedynie innego i nie potrafię
rozpoznać w nim obrazu Boga. Jeżeli
jednak w moim życiu nie zwracam
zupełnie uwagi na drugiego
człowieka, starając się być jedynie
«pobożnym» i wypełniać swoje
«religijne obowiązki», oziębia się
także moja relacja z
Bogiem” (Benedykt XVI, Deus caritas
est, 18). Por. Jan Paweł II, Evangelium
vitæ, 35-36; Kompendium, 40.

[32] „Każda praca zawodowa
wymaga uprzedniego
przygotowania, a później stałego
wysiłku, aby to przygotowanie
doskonalić i umieć dostosowywać do
zaistniałych okoliczności. To
wymaganie dotyczy szczególnie tych,
którzy pretendują do zajmowania
stanowisk kierowniczych w
społeczeństwie, ponieważ są
powołani do służby bardzo ważnej,



od której zależy dobrobyt
wszystkich” (Św. Josemaría Escrivá, 
Rozmowy z prałatem Escrivá, 90).

[33] „Możemy mieć udział w
kształtowaniu lepszego świata
jedynie wtedy, gdy spełniamy dobro
teraz i osobiście, z pasją i wszędzie
tam, gdzie możemy” (Benedykt XVI, 
Deus caritas est, 31 b).

[34] II Sobór Watykański, Gaudium et
spes, 30.

[35] „Człowiek czy społeczeństwo,
które nie reaguje na nieszczęścia lub
niesprawiedliwości i nie stara się ich
złagodzić, nie jest na miarę miłości
Chrystusowego Serca. Chrześcijanie -
zachowując zawsze jak największą
wolność w studiowaniu i
wprowadzaniu w życie różnych
rozwiązań, a więc z rozsądnym
pluralizmem - powinni jednak być
zgodni w jednym i tym samym
pragnieniu służenia ludzkości. W
przeciwnym razie ich



chrześcijaństwo nie będzie Słowem i
Życiem Jezusa: będzie tylko
udawaniem, oszustwem wobec Boga
i wobec ludzi” (Św. Josemaría
Escrivá, To Chrystus przechodzi, 167).

[36] Jan Paweł II, encyklika 
Centesimus annus, 48. Por. 
Katechizm, 1883; Kompendium, 186 i
187.„Zasada pomocniczości jest
przeciwna wszelkim formom
kolektywizmu. Wyznacza ona
granice interwencji państwa.
Zmierza do zharmonizowania relacji
między jednostkami i
społecznościami. Dąży do
ustanowienia prawdziwego
porządku
międzynarodowego” (Katechizm,
1885).Bóg „każdemu stworzeniu
powierza zadania, które jest ono
zdolne wypełniać stosownie do
zdolności swojej natury. Ten sposób
rządzenia powinien być
naśladowany w życiu społecznym.
Postępowanie Boga w rządzeniu



światem, świadczące o ogromnym
szacunku dla wolności ludzkiej,
powinno być natchnieniem dla
mądrości tych, którzy rządzą
wspólnotami ludzkimi. Powinni oni
postępować jak słudzy Opatrzności
Bożej” (Katechizm, 1884).

[37] Sprawiedliwość legalna jest
cnotą, która skłania człowieka do
oddawania tego, co obywatel jest
słusznie winien wspólnocie: por. 
Katechizm, 2411.„Uległość wobec
władzy i współodpowiedzialność za
dobro wspólne wymagają z
moralnego punktu widzenia płacenia
podatków” (Katechizm, 2240).
„Oszustwo i różne wykręty, przez
które niektórzy uchylają się od
przestrzegania prawa i przepisów
odnoszących się do obowiązków
społecznych, powinny być
zdecydowanie potępione jako
niezgodne z wymaganiami
sprawiedliwości” (Katechizm, 1916).



[38] „Chodzi nade wszystko o fakt 
współzależności pojmowanej jako 
system determinujący stosunki w
świecie współczesnym, w jego
komponentach: gospodarczej,
kulturowej, politycznej oraz
religijnej, współzależności przyjętej
jako kategoria moralna. Na tak
rozumianą współzależność właściwą
odpowiedzią — jako postawa
moralna i społeczna, jako „cnota” —
jest solidarność” (Jan Paweł II, 
Sollicitudo rei socialis, 38).

[39] Por. Kompendium, 193-195.

[40] Por. II Sobór Watykański, 
Gaudium et spes, 75.

[41] Jan Paweł II, adhortacja
apostolska Christifideles laici z 30
grudnia 1988 r., 42.

[42] Na przykład „jeśli nie byłoby
możliwe odrzucenie lub całkowite
zniesienie ustawy o przerywaniu
ciąży, parlamentarzysta, którego



osobisty absolutny sprzeciw wobec
przerywania ciąży byłby jasny i
znany wszystkim, postąpiłby
słusznie, udzielając swego poparcia
propozycjom, których celem jest 
ograniczenie szkodliwości takiej
ustawy i zmierzających w ten sposób
do zmniejszenia jej negatywnych
skutków na płaszczyźnie kultury i
moralności publicznej” (Jan Paweł II, 
Evangelium vitæ, 73).

[43] Świeccy, „nie czekając biernie na
nakazy i wskazówki skądinąd - mają
obowiązek przez śmiałe projekty i
inicjatywy przepoić zmysłem
chrześcijańskim nie tylko obyczaje i
świadomość ludzi, ale również
prawa i struktury społeczności
świeckiej” (Paweł VI, Populorum
progressio, 81). Por. II Sobór
Watykański, Lumen gentium, 31; 
Gaudium et spes, 43; Jan Paweł II, 
Christfideles laici, 15; Katechizm,
2442.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-29-osoba-i-
spoeczenstwo/ (12-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-29-osoba-i-spoeczenstwo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-29-osoba-i-spoeczenstwo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-29-osoba-i-spoeczenstwo/

	Temat 29. Osoba i społeczeństwo

