
opusdei.org

Temat 28. Pierwsze i
drugie przykazanie

Pierwsze przykazanie Dekalogu
ma charakter egzystencjalny:
stanowi dla człowieka jedyny
możliwy fundament
szczęśliwego życia. Najwyższa
przyczyna godności ludzkiej
polega na powołaniu człowieka
do zjednoczenia z Bogiem.
Miłość do Boga musi
obejmować miłość do tych,
których Bóg kocha. Drugie
przykazanie zabrania
wszelkiego niewłaściwego
używania imienia Boga, a w
szczególności bluźnierstwa.



22-12-2022

Pierwsze przykazanie

„Będziesz miłował Pana, Boga
twojego, z całego swego serca, z całej
duszy swojej, ze wszystkich swych
sił” (Pwt 6,5). Te słowa Księgi
Powtórzonego Prawa wzywają
człowieka do wiary w Boga, do
pokładania w Nim nadziei i do
miłowania Go ponad wszystko
(Por.Katechizm, 2134).

Chociaż zwykle wyrażamy to
krótkim sformułowaniem „będziesz
miłował Boga ponad wszystko”, w
rzeczywistości „pierwsze z
przykazań obejmuje wiarę, nadzieję i
miłość” (por. Katechizm, 2086),
ponieważ miłość uzdalnia nas do
kochania na sposób nadprzyrodzony,
ale niemożliwe jest, abyśmy kochali
miłością na miarę Boga bez



prawdziwego poznania Go, w świetle
wiary, i bez uznania Go za dobro
absolutne, do którego dążymy i które
mamy nadzieję osiągnąć, dzięki
nadziei.

Sam Jezus potwierdził, że „pierwsze
[przykazanie] jest: Słuchaj, Izraelu,
Pan Bóg nasz, Pan jest jeden.
Będziesz miłował Pana, Boga swego,
całym swoim sercem, całą swoją
duszą, całym swoim umysłem i całą
swoją mocą” (Mk 12, 28-30). Dla życia
każdego człowieka istotne jest, aby to
przykazanie rzeczywiście było ponad
wszystkie pozostałe: jest pierwsze,
nie tylko w porządku poznania
Dekalogu, ale w znaczeniu
egzystencjalnym, ponieważ stanowi
jedyny możliwy fundament
kształtowania szczęśliwego życia
ludzkiego.

Znaczenie pierwszego przykazania

Nasza wolność pozwala nam na
wyznaczanie różnorodnych celów i



zmierzanie w ich kierunku poprzez
dokonywanie wyborów. Wiele z tych
celów służy jako środki do
osiągnięcia innych celów. Ale zawsze
istnieje jeden, który możemy nazwać
celem ostatecznym, którego nie
chcemy dla innego celu, ale dla niego
samego. Jest to owo dobro, które
człowiek uważa za swoje najwyższe
dobro, któremu podporządkowuje
swoje wybory i dążenia do
wszystkich celów pośrednich:
dokonuje wyboru i działa w życiu
według tego, czy coś przybliża go do
jego celu, czy nie, sprzyja mu
bardziej lub mniej; i ocenia za
pomocą tych samych kryteriów, czy
warto podjąć wysiłki i starania,
których wymagałby ten czy inny cel
pośredni. Ostateczny cel, jaki
człowiek wyznacza sobie, określa
porządek miłości w jego życiu.

Jeśli jednak ktoś stawia sobie, lub
postępuje tak, jakby stawiał sobie,
niewłaściwy cel ostateczny, który nie



jest w stanie zapewnić mu spełnienia
w życiu, nawet jeśli zdaje się je
obiecywać - sława, bogactwo,
władza... - to wszystkie jego decyzje
dotyczące celów pośrednich są
uwarunkowane tym nieporządkiem
w miłości; a wolność, podlegająca
temu oszustwu, kończy się szkodą
dla tej osoby, a nawet jej
wyniszczeniem (por. na przykład, 
Katechizm, 29).

Ponieważ zostaliśmy stworzeni na
Bożą miarę: „Człowiek został
stworzony przez Boga i dla Boga. Bóg
nie przestaje przyciągać człowieka
do siebie i tylko w Bogu człowiek
znajdzie prawdę i szczęście, których
nieustannie szuka. Szczególny
charakter godności ludzkiej polega
na powołaniu człowieka do łączności
z Bogiem. Człowiek już od swego
początku zapraszany jest do
rozmowy z Bogiem: istnieje bowiem
tylko dlatego, że Bóg stworzył go z
miłości i wciąż z miłości zachowuje,



a żyje w pełni wedle prawdy, gdy
dobrowolnie uznaje ową miłość i
powierza się swemu Stwórcy
(Gaudium et spes, 19)” (Katechizm,
27).

Całe nasze szczęście jest w Bogu, a
poza Nim nie ma prawdziwego i
całkowitego dobra. To jest,
obiektywnie rzecz biorąc, nasz
ostateczny cel. Chociaż możemy o
tym nie wiedzieć, albo w pewnych
momentach naszego życia nie
rozumieć tego jasno, tylko Bóg może
spełnić nasze pragnienie szczęścia. A
każda miłość, która nie prowadzi nas
do Boga, która nas od Niego oddala,
jest jednocześnie zdradą nas samych,
skazaniem na życie w udręce.

Nasze serce jest stworzone, aby
miłować Boga i dać się napełnić Jego
miłością; nie istnieje żaden substytut
ani realna alternatywa. Dlatego
jedyną adekwatną miarą do
przyjęcia nieskończonej miłości, jaką



oferuje nam Bóg, jest „wszystko”:
kochać całym sercem, całą duszą, ze
wszystkich sił. Jeśli nie dajemy mu
miłości na miarę jego pragnień,
„serce się mści... i zamienia się w
zbiorowisko robactwa” (Kuźnia, 204).

Miłość do Boga

Miłość do Boga, o której mowa w
pierwszym przykazaniu, pociąga za
sobą:

A) Wybranie Go jako ostatecznego
celu wszystkiego, co robimy.
Postanowienie robienia wszystkiego
z miłości do Niego i dla Jego chwały:
„czy jecie, czy pijecie, czy cokolwiek
innego czynicie, wszystko na chwałę
Bożą czyńcie” (1 Kor 10,31). „Deo
omnis gloria. -Wszystka chwała dla
Boga”[1]. Nie może istnieć żaden
wyższy cel, ponieważ żadna miłość
nie zasługuje na to, by być ponad
miłością Boga: „Kto kocha ojca lub
matkę bardziej niż Mnie, nie jest
Mnie godzien; a kto kocha syna lub



córkę bardziej niż Mnie, nie jest Mnie
godzien” (Mt 10,37). Miłość, która
wyklucza lub podporządkowuje
sobie miłość do Boga, nie jest ani
prawdziwa, ani dobra.

B) Wypełnianie woli Bożej
uczynkami: „Nie każdy, który Mi
mówi: «Panie, Panie», wejdzie do
królestwa niebieskiego, lecz ten, kto
spełnia wolę mojego Ojca, który jest
w niebie” (Mt 7,21). Wypełniać ją
także wtedy, gdy wymaga ona ofiary:
„nie moja, lecz Twoja wola niech się
stanie” (Łk 22,42), w przekonaniu, że
jest tego warta, bo w niej tkwi nasze
największe dobro.

Wolą Bożą jest, abyśmy byli święci
(por. 1 Tes 4,3), abyśmy słuchali
Chrystusa (por. Mt 17,5), czyniąc to,
co konieczne, aby żyć według
wskazówek zawartych w Jego
przykazaniach (por. J 14,21). „Czy
naprawdę chcesz osiągnąć świętość?
— Spełniaj drobne obowiązki każdej



chwili: czyń, co powinieneś,
skupiony na tym, co czynisz”[2].

C) Życie ze świadomością, że mamy
wobec Niego dług - dług dziecka
wobec dobrego ojca - i pragniemy
odwzajemnić Jego miłość. On
pierwszy nas umiłował, stworzył nas
wolnymi i uczynił swoimi dziećmi
(por. 1 J 4,19). Grzech jest
odrzuceniem miłości Boga (por. 
Katechizm, 2094), ale On zawsze
przebacza, oddaje się nam na
zawsze: Bożą logikę cechuje
nadmiar. „W tym przejawia się
miłość, że nie my umiłowaliśmy
Boga, ale że On sam nas umiłował i
posłał Syna swojego jako ofiarę
przebłagalną za nasze grzechy” (1 J
4,10; Por. J 3,16). „Umiłował mnie i
samego siebie wydał za mnie” (Ga
2,20). „Żeby odpowiedzieć na tyle
miłości, niezbędne jest całkowite
oddanie”[3]. Nie jest to uczucie, ale
postanowienie woli, któremu mogą,
ale nie muszą towarzyszyć uczucia.



Pragnienie odwzajemnienia miłości
łączy się ze staraniem
pielęgnowania, na różne sposoby[4],
relacji z Bogiem, osobistego kontaktu
z Nim, który z kolei kształtuje i karmi
miłość. Dlatego też pierwsze
przykazanie obejmuje różne
przejawy pobożności:

—„Adoracja jest zasadniczą postawą
człowieka, który uznaje się za
stworzenie przed swoim
Stwórcą” (Katechizm, 2628). Jest to
fundamentalna postawa religijności.
„Panu, Bogu swemu, będziesz
oddawał pokłon i Jemu samemu
służyć będziesz” (Mt 4,10). „Niech
twoja modlitwa będzie zawsze
szczerym i rzeczywistym aktem
uwielbienia Boga”[5]. Uwielbienie
Boga uwalnia od różnych form
bałwochwalstwa, aktualnych
również dzisiaj, które prowadzą do
zniewolenia.



—Dziękczynienie (Por. Katechizm,
2638), ponieważ wszystko, czym
jesteśmy i co mamy otrzymaliśmy od
Niego. „Cóż masz, czego byś nie
otrzymał? A jeśliś otrzymał, to czemu
się chełpisz, tak jakbyś nie
otrzymał” (1 Kor 4,7).

—Błaganie: o przebaczenie, za
decyzje i zachowania, które
oddzielają nas od Boga (grzech); oraz
o pomoc, także dla innych, Kościoła i
całej ludzkości. Jezus włącza do
Modlitwy Pańskiej te dwie formy
błagania. Modlitwa błagalna
chrześcijanina jest pełna ufności,
ponieważ jest to prośba synowska, za
pośrednictwem Chrystusa: „O
cokolwiek byście prosili Ojca, da
wam w imię moje” (J 16,23; Por. 1 J
5,14-15).

— Miłość przejawia się także w
ofierze, która jest ofiarowaniem
dobra Bogu jako wyraz
wewnętrznego oddania własnej woli,



czyli posłuszeństwa. Chrystus
odkupił nas przez Ofiarę Krzyża,
która ukazuje Jego doskonałe
posłuszeństwo Ojcu aż do śmierci
(por. Flp 2,8).

—Modlitwa i ofiara są nierozłączne:
„modlitwa nabiera wartości przez
ofiarę”[6]. Jedno i drugie, w różnych
formach, stanowią kult Boga, inaczej
zwany kultem latrii lub
uwielbieniem. Najważniejszym
aktem kultu jest Msza Święta, w
której sam Chrystus ofiarowuje Ojcu,
za pośrednictwem Ducha Świętego,
doskonałe uwielbienie,
dziękczynienie, prośbę o
przebaczenie grzechów i błaganie o
Jego łaskę. Chrześcijanie, uczynieni
przez chrzest członkami Chrystusa,
otrzymali zdolność do ofiarowania
się w Nim, zwłaszcza w celebracji
eucharystycznej, pozwalając
Jezusowi przyjąć nasze ofiary i
złożyć je, zjednoczone z Jego ofiarą,



Ojcu przez Ducha Świętego (por. 
Katechizm, 2100).

—Miłość do Boga musi się przejawiać
w godnym sprawowaniu kultu:
przestrzeganiu przepisów Kościoła,
„formach grzecznościowych w
pobożności”[7], trosce o przedmioty
przeznaczone do kultu Bożego i
dbanie o ich czystość. „Niewiasta,
która w domu Szymona trędowatego
w Betanii namaściła drogim olejkiem
głowę Mistrza, przypomina nam o
obowiązku wielkoduszności w
oddawaniu czci Bogu. — Największe
bogactwo, wspaniałość i piękno
wydają mi się niedostateczne”[8].

Wiara i nadzieja w Bogu

Wiara, nadzieja i miłość to trzy cnoty
„teologalne” (cnoty, które kierują ku
Bogu). Największa jest miłość (por. 1
Kor 13, 13), która nadaje „kształt” i
nadprzyrodzone „życie” wierze i
nadziei (tak jak dusza daje życie
ciału). Ale miłość wymaga wiary,



ponieważ tylko ten, kto zna Boga -
jako owoc swojej wolności - może Go
kochać; i wymaga nadziei, ponieważ
tylko ten, kto pokłada swoje
pragnienie szczęścia w zjednoczeniu
z Nim, może kochać Boga, w
przeciwnym razie będzie kochał, ze
szkodą dla siebie, to, w czym
umieszcza swoje pragnienia.

Wiara jest darem od Boga, światłem
dla rozumu, które pozwala nam
poznać prawdę, którą Bóg objawił, i
przyjąć ją, uczynić naszą własną.
Zakłada ona wiarę w to, co Bóg
objawił, ale także wiarę w samego
Boga, który to objawił (zaufanie do
Niego).

Nie ma i nie może istnieć
sprzeczność między wiarą a
rozumem. Rozum, kierowany
światłem wiary, jest niezbędny do
przyswojenia wiary i jej pogłębienia,
czyniąc Boże spojrzenie na



rzeczywistość coraz bardziej naszym
własnym.

Formacja doktrynalna jest istotna dla
osiągnięcia solidnej wiary i w ten
sposób pielęgnowania miłości do
Boga i do innych: dla świętości i
apostolstwa. Życie w wierze to życie
oparte na wierze i z nią zgodne.

Nadzieja jest również darem od
Boga, który wzbudza w nas
pragnienie zjednoczenia z Nim. Na
tym zjednoczeniu z Bogiem opiera
się nasze szczęście. Nadzieja
powoduje, że nie zniechęcamy się
przez uznanie tego za nieosiągalne,
ponieważ ufamy, że On da nam,
nawet jeśli nie wiemy w jaki sposób,
zdolność i środki do osiągnięcia tego
zjednoczenia (por. Katechizm, 2090).

Chrześcijanie mają „weselić się
nadzieją” (Rz 12,12), bo jeśli
dochowają wiary, czeka ich szczęście
w niebie: oglądania Boga twarzą w
twarz (por. 1 Kor 13,12), widzenie



uszczęśliwiające (visio beatifica).
„Jeżeli zaś jesteśmy dziećmi, to i
dziedzicami: dziedzicami Boga, a
współdziedzicami Chrystusa, skoro
wspólnie z Nim cierpimy po to, by też
wspólnie mieć udział w chwale” (Rz
8,17).

Życie chrześcijańskie jest drogą
szczęścia nie tylko przyszłego, ale
także na tej ziemi, ponieważ już
teraz, dzięki pewności, jaką daje nam
prawdziwa nadzieja, mamy zadatek
tego wiecznego szczęścia. Póki trwa
nasze ziemskie życie, wiemy, że jest
to szczęście godzące się na ból, na
krzyż. Nadzieja pozwala nam żyć w
pewności, że warto pracować i
cierpieć, dla Miłości[9], aby wspaniałe
plany Boga wobec naszego życia
mogły się spełnić przy naszej
współpracy.

„Nadzieja nie zawodzi! Nie jest
oparta na tym, co możemy zrobić lub
czym możemy być, ani nawet na tym,



w co możemy wierzyć. Jej podstawą,
a więc podstawą chrześcijańskiej
nadziei, jest najbardziej wierna i
pewna rzecz, jaka może istnieć, czyli
miłość, którą Bóg żywi do każdego z
nas” (Franciszek,Audiencja generalna,
15-II-2017).

Miłość do bliźnich i do siebie samego
dzięki miłości do Boga

Odpowiadając na pytanie o pierwsze
przykazanie, Jezus dodał: „Drugie
jest podobne: Będziesz miłował
bliźniego swego jak siebie
samego” (Mt 22,39). Nie chodzi Mu o
przykazanie sformułowane jako 
drugie przykazanie w Dekalogu, ale o
drugi zasadniczy trzon, wraz z
miłością do Boga, który obejmuje
kilka przykazań Dekalogu. Jezus
określa je jako „podobne” do
pierwszego: są odrębne, nie
równoważne ani zamienne, ale
nierozłączne. Dlatego jego znaczenie
jest podobne do pierwszego.



Miłość do Boga musi obejmować
miłość do tych, których Bóg kocha.
„Jeśliby ktoś mówił: «Miłuję Boga», a
brata swego nienawidził, jest kłamcą,
albowiem kto nie miłuje brata swego,
którego widzi, nie może miłować
Boga, którego nie widzi. Takie zaś
mamy od Niego przykazanie, aby ten,
kto miłuje Boga, miłował też i brata
swego” (1 J 4, 19-21). Nie można
kochać Boga, nie kochając wszystkich
ludzi, stworzonych przez Niego na
Jego obraz i podobieństwo i
powołanych do bycia Jego dziećmi
przez łaskę (por. Katechizm, 2069).

„Powinniśmy postępować jak dzieci
Boże wobec dzieci Bożych”[10]:

A) Zachowywać się jak dzieci Boże,
jak drugi Chrystus. Miłość do
bliźnich przyjmuje za regułę miłość
Chrystusa: „Przykazanie nowe daję
wam, abyście się wzajemnie
miłowali tak, jak Ja was umiłowałem;
żebyście i wy tak się miłowali



wzajemnie. Po tym wszyscy poznają,
żeście uczniami moimi, jeśli
będziecie się wzajemnie miłowali” (J
13,34-35). Duch Święty został posłany
do naszych serc, abyśmy mogli
kochać jak dzieci Boże, miłością
Chrystusa (por. Rz 5,5).

B) Widzieć w bliźnich dzieci Boże,
widzieć Chrystusa: „Wszystko, co
uczyniliście jednemu z tych braci
moich najmniejszych, Mnieście
uczynili” (Mt 25,40). Chcieć dla nich
ich prawdziwego dobra, tego, czego
chce Bóg: aby byli święci, a więc
szczęśliwi. Pierwszym przejawem
miłości jest apostolstwo. Prowadzi to
również do troski o ich potrzeby
materialne. Zrozumienie - czynienie
swoimi własnymi- trudności
duchowych i materialnych innych.
Umiejętność wybaczania. Posiadanie
miłosierdzia dla innych (por. Mt 5,7).
„Miłość cierpliwa jest, łaskawa jest.
Miłość nie zazdrości, nie szuka
poklasku, nie unosi się pychą (…) nie



szuka swego, nie unosi się gniewem,
nie pamięta złego...” (1 Kor 13, 4-5).
Braterskie upomnienie (Por. Mt
18,15).

„Będziesz miłował swego bliźniego 
jak siebie samego” (Mt 22,39), jest
wyrazem także właściwej miłości do
siebie, która prowadzi do patrzenia
na siebie i cenienia siebie tak, jak
czyni to Bóg, oraz do szukania dla
siebie dobra, którego pragnie Bóg:
świętości, a więc szczęścia w Nim.

Istnieje też nieuporządkowana
miłość do siebie, egoizm, który
skłania do stawiania własnej woli
ponad wolę Boga i własnego interesu
ponad służbę innym. Prawdziwa
miłość do samego siebie nie może
zaistnieć bez walki z własnym
egoizmem. Wiąże się ona z
wyrzeczeniem, oddaniem siebie
Bogu i bliźnim. „Jeśli kto chce pójść
za Mną, niech się zaprze samego
siebie, niech weźmie krzyż swój i



niech Mnie naśladuje.Bo kto chce
zachować swoje życie, straci je; a kto
straci swe życie z mego powodu,
znajdzie je”(Mt 16, 24-25). Człowiek
„nie może odnaleźć się w pełni
inaczej jak tylko poprzez
bezinteresowny dar z siebie
samego”[11].

Grzechy przeciwko pierwszemu
przykazaniu

Grzechy przeciwko pierwszemu
przykazaniu to grzechy przeciwko
cnotom teologalnym:

A) Przeciwko wierze: ateizm,
agnostycyzm, indyferentyzm
religijny, herezja, apostazja, schizma
i tak dalej (por. Katechizm, 2089).
Sprzeczne z pierwszym
przykazaniem jest również
dobrowolne narażanie na
niebezpieczeństwo własnej wiary.
Sprzeczne z kultem Boga są
świętokradztwo, symonia, pewne
praktyki zabobonu, magii itp. oraz



satanizm (por. Katechizm,
2111-2128).

B) Przeciwko nadziei: rozpacz o
swoim zbawieniu (por. Katechizm,
2091), a w drugiej skrajności
zuchwała ufność, że Boże
miłosierdzie odpuszcza grzechy bez
nawrócenia i skruchy albo bez
konieczności sakramentu pokuty
(por. Katechizm, 2092). Również
sprzeczne z tą cnotą jest pokładanie
nadziei na ostateczne szczęście w
czymś poza Bogiem.

C) Przeciwko miłości: każdy grzech
jest sprzeczny z miłością. Jednak
bezpośrednio sprzeciwia się miłości
odrzucenie Boga, a także letniość –
brak pragnienia, aby miłować Go
całym sercem.

Drugie przykazanie

Drugie przykazanie Prawa Bożego
brzmi: Nie będziesz brał imienia Pana
Boga twego nadaremno. To



przykazanie nakazuje szanować imię
Pańskie i czcić imię Boże (Katechizm,
2142). Powinno się je wymawiać
„tylko po to, by je błogosławić,
wychwalać i uwielbiać” (Katechizm,
2143). W przeciwnym razie człowiek
traci, w mniejszym lub większym
stopniu, poczucie rzeczywistości:
zapomina, kim jest Bóg i kim jest on
sam; i powraca do pierwotnych
pokus.

„Imię wyraża istotę, tożsamość osoby
i sens jej życia. Bóg ma imię; nie jest
jakąś anonimową siłą” (Katechizm,
203). Jednak Bóg nie może być objęty
ludzkimi pojęciami, nie ma też idei
zdolnej Go opisać, ani nazwy, która
mogłaby wyczerpująco wyrazić
boską istotę.istotę Bóg jest „Święty”,
co oznacza, że jest absolutnie
najwyższy, że jest ponad wszelkim
stworzeniem, że jest transcendentny.

Niemniej jednak, po to, żebyśmy
mogli Go wzywać i zwracać się do



Niego osobiście, w Starym
Testamencie „objawiał się swemu
ludowi stopniowo i pod różnymi
imionami” (Katechizm, 204). Imię,
które Bóg objawił Mojżeszowi,
wskazuje, że jest On Istotą istniejącą
samoistnie, nikt nie nadał mu
istnienia i od Niego wszystko
pochodzi. „Odpowiedział Bóg
Mojżeszowi: «Jestem, Który Jestem». I
dodał: «Tak powiesz synom Izraela:
JESTEM posłał mnie do was (…). To
jest imię moje na wieki»” (Wj 3,
14-15; por. Katechizm, 213). Przez
szacunek dla świętości Boga naród
Izraela nie wymawiał tego imienia,
tylko zastępował je tytułem
„Pan” („Adonai” po hebrajsku,
„Kyrios” po grecku) (por. Katechizm,
209). Inne imiona Boga w Starym
Testamencie to „Elohim” – termin
oznaczający pluralis majestaticus dla
wyrażenia pełni albo wielkości – oraz
„El Shaddai”, które oznacza „potężny,
wszechmogący”.



W Nowym Testamencie Bóg daje
poznać tajemnicę swojego
trynitarnego życia wewnętrznego –
jeden Bóg w Trzech Osobach: Ojciec,
Syn Boży i Duch Święty. Jezus
Chrystus uczy nas nazywać Boga
„Ojcem” (Mt 6, 9) – „Abba”, co jest
poufałą formą mówienia „Ojcze” po
hebrajsku (por. Rz 8, 15). Bóg jest
Ojcem Jezusa Chrystusa i naszym
Ojcem, chociaż nie w ten sam sposób,
dlatego że Jezus Chrystus jest
Jednorodzonym Synem, a my 
przybranymi dziećmi. Jednak to czyni
nas prawdziwymi dziećmi (por. 1 J 3,
1) i braćmi Jezusa Chrystusa (Rz 8,
29), dlatego że Duch Święty został
posłany do naszych serc i
uczestniczymy w Boskiej naturze
(por. Ga 4, 6; 2 P 1, 4). Jesteśmy
dziećmi Boga w Chrystusie. W
konsekwencji możemy zwracać się
do Boga, nazywając Go prawdziwie
„Ojcem”, jak radzi święty Josemaría:
„Bóg jest Ojcem pełnym czułości i
nieskończonej miłości. Często w



ciągu dnia nazywaj Go Ojcem. Mów
do Niego — ty sam, w swoim sercu —
że Go kochasz, że Go wielbisz; że
czujesz moc i dumę płynące z tego, że
jesteś Jego dzieckiem”[12].

W „Ojcze nasz” modlimy się: „Święć
się imię Twoje”. Termin „święcić”
powinno się rozumieć tutaj w
znaczeniu „uznać imię Boże za
święte, traktować Jego imię w sposób
święty” (por. Katechizm, 2807). To
właśnie robimy, kiedy uwielbiamy i
wysławiamy Boga lub składamy Mu
dzięki. Jednak słowa „święć się imię
Twoje” są również jedną z próśb
modlitwy „Ojcze nasz”.
Wypowiadając je, prosimy, żeby Jego
imię było uświęcone poprzez nas, to
znaczy, żebyśmy oddawali Mu
chwałę naszym życiem i zachęcali
innych do uwielbiania Go (por. Mt 5,
16). „Od naszego życia i od naszej 
modlitwy zależy nierozłącznie to, czy
imię Boże będzie święcone wśród
narodów” (Katechizm, 2814).



Poszanowanie imienia Bożego
domaga się również poszanowania
imienia Najświętszej Maryi Dziewicy,
Świętych i świętej rzeczywistości, w
której Bóg jest obecny w taki czy inny
sposób, przede wszystkim
Najświętszej Eucharystii,
rzeczywistej Obecności Jezusa
Chrystusa, Drugiej Osoby Trójcy
Przenajświętszej, wśród ludzi.

Drugie przykazanie zabrania
wszelkiego niewłaściwego używania
imienia Boga (por. Katechizm, 2146),
a zwłaszcza bluźnierstwa, które
„polega (…) na wypowiadaniu
przeciw Bogu – wewnętrznie lub
zewnętrznie – słów nienawiści,
wyrzutów, wyzwań (…). Bluźniercze
jest również nadużywanie imienia
Bożego w celu zatajenia
zbrodniczych praktyk, zniewalania
narodów, torturowania lub
wydawania na śmierć (…). Ze swej
natury jest grzechem
ciężkim” (Katechizm, 2148).



Przykazanie to zakazuje również
krzywoprzysięstwa (por. 
Katechizm, 2150). Przysięga to
branie Boga na świadka tego, co się
twierdzi (na przykład, żeby dać
gwarancję lub obietnicę
świadectwa). Przysięganie jest
godziwe, jeżeli jest dokonywane z
zachowaniem prawdy i
sprawiedliwie, jak może się zdarzyć
w sądzie albo przy obejmowaniu
urzędu (por. Katechizm, 2154). Co
więcej, Pan uczy nie przysięgać:
„niech wasza mowa będzie: Tak, tak;
nie, nie” (Mt 5, 37; por. Jk 5, 12; 
Katechizm, 2153).

Imię chrześcijanina

Jest „człowiek (…) jedynym na ziemi
stworzeniem, którego Bóg chciał dla
niego samego” [13]. Nie jest „czymś”,
tylko „kimś” – osobą ludzką. „Tylko
człowiek jest wezwany do
uczestniczenia w życiu Bożym przez
poznanie i miłość. Został stworzony



w tym celu i to stanowi podstawową
rację jego godności” (Katechizm, 356).
We chrzcie, stając się dzieckiem
Bożym, człowiek otrzymuje imię,
które przedstawia jego wyjątkowość i
niepowtarzalność wobec Boga i
wobec bliźnich (por. Katechizm,
2156, 2158). Chrzcić oznacza również
„chrystianizować”. Chrześcijanin –
naśladowca Jezusa Chrystusa – to
imię własne każdego ochrzczonego,
który otrzymał wezwanie do
utożsamienia się z Panem: „W
Antiochii też po raz pierwszy
nazwano uczniów [tych, którzy
nawracali się w imię Jezusa
Chrystusa przez działanie Ducha
Świętego] chrześcijanami” (Dz 11,
26).

Bóg nazywa każdego jego imieniem
(por. 1 Sam 3, 4-10; Iz 43, 1; J 10, 3; Dz
9, 4). Kocha każdego osobiście. Od
każdego oczekuje odpowiedzi
miłości: „Będziesz miłował Pana,
Boga swego, całym swoim sercem,



całą swoją duszą, całym swoim
umysłem i całą swoją mocą”. Nikt nie
może zastąpić nas w tej odpowiedzi
miłości do Boga. Święty Josemaría
zachęca, aby rozważać „spokojnie to
Boże upomnienie, które napełnia ci
duszę niepokojem i które
równocześnie jest tak słodkie, jak
miód ze świeżego plastra: redemi te,
et vocavi te, nomine tuo: meus es tu
(Iz 43, 1); odkupiłem cię i zawołałem
cię po imieniu: należysz do mnie! Nie
kradnijmy Bogu tego, co należy do
Niego. Jest to Bóg, który umiłował
nas do tego stopnia, że za nas umarł;
który wybrał nas przed wiekami,
przed stworzeniem świata, abyśmy
byli święci przed Jego obliczem (por.
Ef 1, 4)”[14].

Javier López / Jorge Miras

Bibliografia podstawowa

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
2064-2132.



—Katechizm Kościoła Katolickiego,
203-213; 2142-2195.

—Benedykt XVI-Joseph Ratzinger, 
Jezus z Nazaretu, La Esfera de los
Libros, Madrid 2007, 176-180 (cap. 5,
2).

Polecane lektury

—Benedykt XVI, Deus caritas est, 25-
XII-2005, 1-18.

—Benedykt XVI, Spe salvi, 30-XI-2007.

—Franciszek, Lumen fidei, 29-
VI-2013.

—Św. Josemaría, Homilie Życie wiarą,
Nadzieja chrześcijanina, Mocą
miłości, w Przyjaciele Boga, 190-237.

—Św. Josemaría, Homilia Obcowanie
z Bogiem, w Przyjaciele Boga,
142-153.

[1] Św. Josemaría, Droga, 780.



[2] Tamże, 815. Por. Tamże, 933.

[3] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 87.

[4] Por. Św. Josemaría, Droga, 91.

[5] Św. Josemaría, Kuźnia, 263.

[6] Św. Josemaría, Droga, 81.

[7] Tamże, 541.

[8] Tamże, 527. Por. Mt 26,6-13.

[9] Św. Josemaría,Kuźnia, 26.

[10] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 36.

[11] Sobór Watykański II, Gaudium et
spes, 24.

[12] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
150.

[13] Sobór Watykański II, Gaudium et
spes, 24.



[14] Św. Josemaría,Przyjaciele Boga,
312.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-28-pierwsze-i-drugie-

przykazanie/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-28-pierwsze-i-drugie-przykazanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-28-pierwsze-i-drugie-przykazanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-28-pierwsze-i-drugie-przykazanie/

	Temat 28. Pierwsze i drugie przykazanie

