
opusdei.org

Temat 28. Łaska i
cnoty

Łaska jest źródłem dzieła
uświęcenia. Uzdrawia i
wywyższa naturę, uzdalniając
nas do działania w charakterze
dzieci Bożych.

04-12-2012

1. Łaska

Bóg powołał człowieka do
uczestnictwa w życiu Trójcy
Przenajświętszej. „Powołanie do
życia wiecznego ma charakter 
nadprzyrodzony" (Katechizm, 1998)



[1]. Aby poprowadzić nas do tego
ostatecznego nadprzyrodzonego
celu, Bóg udziela nam już na ziemi
zaczątku tego uczestnictwa, które
będzie pełne w niebie. Tym darem
jest łaska uświęcająca, która jest
„zaczątkiem chwały"[2]. W związku z
tym łaska uświęcająca:

– „jest darem darmo danym, przez
który Bóg obdarza nas swoim życiem
wlanym przez Ducha Świętego do
naszej duszy, by ją uleczyć z grzechu
i uświęcić" (Katechizm, 1999);

– „jest uczestniczeniem w życiu
Boga" (Katechizm, 1997; por. 2 P 1, 4),
które nas przebóstwia (por. 
Katechizm, 1999)

– jest to w związku z tym nowe życie,
nadprzyrodzone; jak nowe
narodzenie, przez które jesteśmy
ustanowieni przybranymi synami
Boga, uczestnikami naturalnego
synostwa Syna: „synami w Synu"[3];



– w ten sposób wprowadza nas we
wnętrze życia trynitarnego. Jako
przybrane dzieci możemy nazywać
„Ojcem" Boga, w jedności z Jego
jedynym Synem (por. Katechizm,
1997);

– jest „łaską Chrystusa", ponieważ w
obecnej sytuacji – to znaczy, po
grzechu i po Odkupieniu dokonanym
przez Jezusa Chrystusa – łaska
dociera do nas jako uczestnictwo w
łasce Chrystusa (Katechizm, 1997): „Z
Jego pełności wszyscyśmy otrzymali
– łaskę po łasce" (J 1, 16). Łaska
upodabnia nas do Chrystusa (por. Rz
8, 29);

– jest „łaską Ducha Świętego", dlatego
że jest wlewana w duszę przez Ducha
Świętego[4].

Łaska uświęcająca nosi również
nazwę łaski habitualnej, dlatego że
jest to trwała gotowość, która
doskonali duszę przez wlanie cnót,
aby uzdolnić duszę do życia z



Bogiem, do działania przez wzgląd
na miłość do Niego (por. Katechizm,
2000)[5].

2. Usprawiedliwienie

Pierwszym działaniem łaski w nas
jest usprawiedliwienie (por. 
Katechizm, 1989). Nazywa się
usprawiedliwieniem przejście ze
stanu grzechu do stanu łaski (albo
„sprawiedliwości", dlatego że łaska
czyni nas „sprawiedliwymi")[6]. Ma
ona miejsce w chrzcie i za każdym
razem, kiedy Bóg odpuszcza grzechy
śmiertelne i wlewa łaskę uświęcającą
(zwykle w sakramencie pokuty)[7].
Usprawiedliwienie „jest
najdoskonalszym dziełem miłości
Bożej" (Katechizm, 1994; por. Ef 2,
4-5).

3. Uświęcenie

Bóg nie odmawia nikomu swojej
łaski, dlatego że chce, żeby wszyscy
ludzie zostali zbawieni (1 Tm 2, 4):



wszyscy są powołani do świętości
(por. Mt 5, 48)[8]. Łaska „jest (…) w
nas źródłem dzieła
uświęcenia" (Katechizm, 1999),
uzdrawia i wywyższa naszą naturę,
uzdalniając nas do działania w
charakterze dzieci Bożych[9] i do
odtwarzania obrazu Chrystusa (por.
Rz 8, 29), to znaczy, do tego, żeby
każdy był alter Christus, drugim
Chrystusem. To podobieństwo do
Chrystusa przejawia się w cnotach.

Uświęcenie jest postępem w
świętości. Polega ono na coraz
bliższym zjednoczeniu z Bogiem
(por. Katechizm, 2014), aż do stania
się nie tylko drugim Chrystusem, ale 
ipse Christus, samym
Chrystusem[10]. To znaczy, jednością
z Chrystusem jako Jego członkiem
(por. 1 Kor 12, 27). Aby wzrastać w
świętości, trzeba współpracować w
wolny sposób z łaską, a to wymaga
wysiłku, walki, z powodu
nieuporządkowania wprowadzonego



przez grzech (fomes peccati). „Nie ma
świętości bez wyrzeczenia i bez
walki duchowej" (Katechizm, 2015)
[11].

W konsekwencji, aby zwyciężyć w
walce ascetycznej, przede wszystkim
trzeba prosić Boga o łaskę poprzez
modlitwę i umartwienie – „modlitwa
zmysłów"[12] – i przyjąć ją w
sakramentach[13].

Zjednoczenie z Chrystusem będzie
ostateczne dopiero w niebie. Należy
prosić Boga o łaskę końcowej
wytrwałości, to znaczy, o dar śmierci
w łasce Bożej (por. Katechizm, 2016 i
2849).

4. Cnoty teologalne

Ogółem cnota „jest habitualną i
trwałą dyspozycją do czynienia
dobra" (Katechizm, 1803)[14]. „Cnoty
teologalne (…) odnoszą się
bezpośrednio do Boga. Uzdalniają
one chrześcijan do życia w jedności z



Trójcą Świętą" (Katechizm, 1812). „Są
wszczepione przez Boga w dusze
wiernych, by uzdolnić ich do
działania jako dzieci
Boże" (Katechizm, 1813)[15]. Istnieją
trzy cnoty teologalne (Boskie): wiara,
nadzieja i miłość (por. 1 Kor 13, 13).

Wiara „jest cnotą teologalną, dzięki
której wierzymy w Boga i w to
wszystko, co On nam powiedział i
objawił, a co Kościół święty podaje
nam do wierzenia" (Katechizm,
1814). Przez wiarę „człowiek z
wolnej woli cały powierza się
Bogu"[16] i wysila się, aby poznać i
pełnić wolę Bożą: „Sprawiedliwy z
wiary żyć będzie" (Rz 1, 17)[17].

– „Uczeń Chrystusa powinien nie
tylko zachowywać wiarę i żyć nią, ale
także wyznawać ją, odważnie
świadczyć o niej i szerzyć
ją" (Katechizm, 1816; por. Mt 10,
32-33).



Nadzieja „jest cnotą teologalną,
dzięki której pragniemy jako naszego
szczęścia Królestwa niebieskiego i
życia wiecznego, pokładając ufność
w obietnicach Chrystusa i opierając
się nie na naszych siłach, ale na
pomocy łaski Ducha
Świętego" (Katechizm, 1817)[18].

Miłość „jest cnotą teologalną, dzięki
której miłujemy Boga nade wszystko
dla Niego samego, a naszych bliźnich
jak siebie samych ze względu na
miłość Boga" (Katechizm, 1822). Takie
jest nowe przykazanie Jezusa
Chrystusa: „abyście się wzajemnie
miłowali, tak jak Ja was
umiłowałem" (J 15, 12)[19].

5. Cnoty ludzkie

„Cnoty ludzkie są trwałymi
postawami, stałymi dyspozycjami,
habitualnymi przymiotami umysłu i
woli, które regulują nasze czyny,
porządkują nasze uczucia i kierują
naszym postępowaniem zgodnie z



rozumem i wiarą. Zapewniają one
łatwość, pewność i radość w
prowadzeniu życia moralnie
dobrego" (Katechizm, 1804). „Cnoty
moralne zdobywa się wysiłkami
człowieka. Są one owocami i
zalążkami czynów moralnie
dobrych" (Katechizm, 1804)[20].

Wśród cnót ludzkich istnieją cztery
zwane kardynalnymi, ponieważ
wszystkie pozostałe grupują się
wokół nich. Są to roztropność,
sprawiedliwość, męstwo i
umiarkowanie (por. Katechizm,
1805).

– Roztropność „jest cnotą, która
uzdalnia rozum praktyczny do
rozeznawania w każdej okoliczności
naszego prawdziwego dobra i do
wyboru właściwych środków do jego
pełnienia" (Katechizm, 1806). Jest to
„rozumny sposób działania"[21].

– Sprawiedliwość „jest cnotą moralną,
która polega na stałej i trwałej woli



oddawania Bogu i bliźniemu tego, co
im się należy" (Katechizm, 1807)[22].

– Męstwo „jest cnotą moralną, która
zapewnia wytrwałość w
trudnościach i stałość w dążeniu do
dobra. Umacnia decyzję opierania się
pokusom i przezwyciężania
przeszkód w życiu moralnym. Cnota
męstwa uzdalnia do przezwyciężania
strachu, nawet strachu przed
śmiercią, do stawienia czoła próbom
i prześladowaniom. Uzdalnia nawet
do wyrzeczenia i do ofiary z życia w
obronie słusznej sprawy" (Katechizm,
1808)[23].

– Umiarkowanie „jest cnotą moralną,
która pozwala opanować dążenie do
przyjemności i zapewnia równowagę
w używaniu dóbr stworzonych.
Zapewnia panowanie woli nad
popędami" (Katechizm, 1809). Osoba
umiarkowana kieruje ku dobru
swoje pożądania zmysłowe i nie
pozwala się ponieść namiętnościom



(por. Syr 18, 30). W Nowym
Testamencie umiarkowanie jest
nazywane „skromnością" lub
„prostotą" (por. Katechizm, 1809).

W odniesieniu cnót moralnych
stwierdza się, że in medio virtus.
Oznacza to, że cnota moralna polega
na środku między brakiem a
nadmiarem[24]. In medio virtus nie
jest wezwaniem do mierności. Cnota
nie jest środkiem między dwoma lub
większą liczbą występków, tylko
prawością woli, która – jako szczyt –
przeciwstawia się wszelkim
przepaściom, którymi są
występki[25].

6. Cnoty i łaska. Cnoty
chrześcijańskie

Rany pozostawione przez grzech
pierworodny w ludzkiej naturze
utrudniają nabywanie i
praktykowanie cnót ludzkich (por. 
Katechizm, 1811)[26]. Chrześcijanin,
chcąc je nabywać i praktykować,



liczy na łaskę Bożą, która uzdrawia
ludzką naturę.

Poza tym łaska, wywyższając ludzką
naturę do udziału w Boskiej naturze,
wynosi te cnoty na płaszczyznę
nadprzyrodzoną (por. Katechizm,
1810), wznosząc osobę ludzką do
działania zgodnie z prawym
rozumem oświeconym przez wiarę,
jednym słowem – do naśladowania
Chrystusa. W ten sposób ludzkie
cnoty stają się cnotami
chrześcijańskimi[27].

7. Dary i owoce Ducha Świętego

„Życie moralne chrześcijan jest
podtrzymywane przez dary Ducha
Świętego. Są one trwałymi
dyspozycjami, które czynią
człowieka uległym, by iść za
poruszeniami Ducha
Świętego" (Katechizm, 1830)[28].
Dary Ducha Świętego są następujące
(por. Katechizm, 1831):



1. dar mądrości: aby rozumieć i
trafnie osądzać Boże zamysły;

2. dar rozumu: aby przenikać
prawdę o Bogu;

3. dar rady: aby osądzać i kierować
się w poszczególnych działaniach
zamysłami Bożymi;

4. dar męstwa: aby stawiać czoła
trudnościom w życiu
chrześcijańskim;

5. dar umiejętności: aby poznać
ukierunkowanie rzeczy stworzonych
na Boga;

6. dar pobożności: abyśmy
zachowywali się jak dzieci Boże i jak
bracia naszych braci ludzi, będących
drugimi Chrystusami;

7. dar bojaźni Bożej: aby odrzucać
wszystko, co może obrażać Boga tak,
jak dziecko odrzuca z miłości to, co
może obrazić jego ojca.



Owocami Ducha Świętego „są
doskonałości, które kształtuje w nas
Duch Święty jako pierwociny
wiecznej chwały" (Katechizm, 1832).
Są to akty, które działanie Ducha
Świętego wywołuje zwykle w duszy.
Tradycja Kościoła wylicza dwanaście
takich owoców: „miłość, wesele,
pokój, cierpliwość, uprzejmość,
dobroć, wspaniałomyślność,
łaskawość, wierność, skromność,
wstrzemięźliwość, czystość" (Ga 5,
22-23 Wulg).

8. Wpływ namiętności na życie
moralne

Przez istotowe zjednoczenie duszy i
ciała nasze życie duchowe – wiedza
intelektualna i wolne chcenie woli –
znajduje się pod wpływem (na dobre
lub na złe) zmysłowości. Ten wpływ
przejawia się w namiętnościach,
które są „poruszeniami wrażliwości,
które skłaniają do działania lub
niedziałania, zgodnie z tym, co jest



odczuwane lub wyobrażane jako
dobre lub złe" (Katechizm, 1763).
Namiętności to poruszenia pożądania
zmysłowego (popędliwego i
pożądliwego). Można je również
nazwać w szerokim sensie
„uczuciami" lub „emocjami"[29].

Namiętnościami są, na przykład,
miłość, gniew, strach, i tak dalej.
„Najbardziej podstawowym
uczuciem jest miłość spowodowana
upodobaniem do dobra. Miłość
wywołuje pragnienie nieobecnego
dobra i nadzieję na jego uzyskanie.
Pragnienie to kończy się
przyjemnością i radością z
posiadanego dobra. Bojaźń przed
złem wywołuje nienawiść, wstręt i
lęk przed złem przyszłym. Bojaźń ta
kończy się smutkiem z powodu
istniejącego zła lub gniewem, który
się mu sprzeciwia" (Katechizm, 1765).

Namiętności wpływają w wielkim
stopniu na życie moralne. „Uczucia



same w sobie nie są ani dobre, ani
złe" (Katechizm, 1767). „Są moralnie
dobre, gdy przyczyniają się do
dobrego działania; w przeciwnym
razie – są moralnie złe" (Katechizm,
1768)[30]. Należy do ludzkiej
doskonałości to, żeby namiętności
były regulowane rozumem i
opanowywane przez wolę[31]. Po
grzechu pierworodnym namiętności
nie są podporządkowane panowaniu
rozumu i często skłaniają się do
dokonywania tego, co nie jest
dobre[32].Aby na trwałe
ukierunkować je ku dobru,
konieczna jest pomoc łaski,
uzdrawiającej rany grzechu, oraz
walka ascetyczna.

Wola, jeżeli jest dobra, wykorzystuje
namiętności, podporządkowując je
dobru[33]. Natomiast, zła wola, która
podąża za egoizmem, ulega
nieuporządkowanym namiętnościom
albo wykorzystuje je w złych celach
(por. Katechizm, 1768).



Paul O'Callaghan

Bibliografia podstawowa

Katechizm Kościoła Katolickiego,
1762-1770, 1803-1832 i 1987-2005

Lektury zalecane

Św. Josemaría Escrivá, homilia Cnoty
ludzkie, w: Przyjaciele Boga, 73-92

--------------------------------------

[1] To powołanie „zależy (…)
całkowicie od darmowej inicjatywy
Boga, gdyż tylko On sam może się
objawić i udzielić siebie. Przerasta
ono zdolności rozumu i siły ludzkiej
woli oraz każdego stworzenia (por. 1
Kor 2, 7-9)" (Katechizm, 1998).

[2] Święty Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, II-II, q. 24, a. 3, ad 2.

[3] II Sobór Watykański, konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 22.
Por. Rz 8, 14-17; Ga 4, 5-6; 1 J 3, 1.



[4] Każdy stworzony dar pochodzi od
niestworzonego Boga, który jest
Duchem Świętym. „Miłość Boża
rozlana jest w sercach naszych przez
Ducha Świętego, który został nam
dany" (Rz 5, 5. Por. Ga 4, 6).

[5] Należy rozróżniać między łaską
habitualną a łaskami aktualnymi,
„które oznaczają interwencję Bożą
bądź na początku nawrócenia, bądź
podczas dzieła uświęcania" (por.
ibidem).

[6] „Usprawiedliwienie… jest nie
tylko odpuszczeniem grzechów, lecz
także uświęceniem i odnowieniem
wewnętrznego człowieka" (Sobór
Trydencki: DS 1528).

[7] U dorosłych to przejście jest
owocem poruszenia Boga (łaska
aktualna) i wolności człowieka.
„Człowiek poruszony przez łaskę
zwraca się do Boga i odwraca od
grzechu, przyjmując w ten sposób
przebaczenie i sprawiedliwość z



wysoka [łaskę
uświęcającą]" (Katechizm, 1989).

[8] Tę prawdę chciał przypomnieć
Pan, ze szczególną siłą i nowością,
poprzez nauki Świętego Josemaríi
Escrivy od 2 października 1928 roku.
Kościół ogłosił na II Soborze
Watykańskim (1962-1965): „wszyscy
chrześcijanie jakiegokolwiek stanu i
zawodu powołani są do pełni życia
chrześcijańskiego i do doskonałości
miłości" (II Sobór Watykański,
konstytucja dogmatyczna Lumen
gentium, 40).

[9] Por. Święty Tomasz z Akwinu, 
Suma teologiczna, III, q. 2, a. 12, c.

[10] Por. Święty Josemaría Escrivá, 
To Chrystus przechodzi, 104.

[11] Jednak łaska „w żadnym
wypadku nie narusza naszej
wolności, gdy odpowiada ona
zmysłowi prawdy i dobra, jaki Bóg
złożył w sercu



człowieka" (Katechizm, 1742).
Przeciwnie – „łaska odpowiada
głębokim pragnieniom ludzkiej
wolności; wzywa ją do
współdziałania i udoskonala
ją" (Katechizm, 2022).W obecnym
stanie natury ludzkiej, zranionej
przez grzech, łaska jest konieczna,
żeby zawsze żyć zgodnie z
naturalnym prawem moralnym.

[12] Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, 9.

[13] Aby osiągnąć łaskę Boga, liczymy
na wstawiennictwo naszej
Najświętszej Matki Maryi,
Pośredniczki wszelkich łask, a także
Świętego Józefa, Aniołów i Świętych.

[14] Natomiast występki to moralne
nawyki, które prowadzą do złych
uczynków, i skłaniają do ich
powtarzania i pogarszania.

[15] W analogiczny sposób do tego,
jak ludzka dusza działa za



pośrednictwem swoich władz
(rozumu i woli), chrześcijanin w
łasce Bożej działa za pośrednictwem
cnót teologalnych, które są jak
władze „nowej natury" wyniesionej
przez łaskę.

[16] II Sobór Watykański, konstytucja
dogmatyczna Dei Verbum, 5.

[17] Wiara objawia się w uczynkach:
żywa wiara, która „działa przez
miłość" (Ga 5, 6), podczas gdy „jest
martwa wiara bez uczynków" (Jk 2,
26), chociaż dar wiary pozostaje w
tym, kto nie zgrzeszył bezpośrednio
przeciwko niej (por. Sobór
Trydencki: DS 1545).

[18] Por. Hbr 10, 23; Tt 3, 6-7. „Cnota
nadziei odpowiada pragnieniu
szczęścia, złożonemu przez Boga w
sercu każdego
człowieka" (Katechizm, 1818):
oczyszcza go i wywyższa; chroni od
zniechęcenia; rozszerza serce w
nadziei szczęścia wiecznego; chroni



od egoizmu i prowadzi do radości
(por. ibidem). Powinniśmy mieć
nadzieję na chwałę w niebie
obiecaną przez Boga tym, którzy Go
miłują (por. Rz 8, 28-30) i pełnią Jego
wolę (por. Mt 7, 21), pewni, że z łaską
Bożą możemy „wytrwać do
końca" (por. Mt 10, 22) (por. 
Katechizm, 1821).

[19] Miłość jest wyższa niż wszystkie
inne cnoty (por. 1 Kor 13, 13). Jeżeli
„miłości bym nie miał (…), byłbym
niczym" (1 Kor 13, 1-3). – „Miłość
ożywia i inspiruje praktykowanie
wszystkich cnót" (Katechizm, 1827).
Jest to forma wszystkich cnót:
„kształtuje" je lub „ożywia", dlatego
ukierunkowuje je na miłośc Boga;
bez miłości pozostałe cnoty są 
martwe. – Miłość oczyszcza naszą
ludzką zdolność miłowania i wynosi
ją do nadprzyrodzonej doskonałości
miłości Bożej (por. Katechizm, 1827).
Istnieje porządek miłości. Miłość



objawia się również w braterskim
upomnieniu (por. Katechizm, 1829).

[20] Jak zostanie wyjaśnione w
następnym rozdziale, chrześcijanin
rozwija te cnoty z pomocą łaski
Bożej, która, uzdrawiając naturę,
daje siłę do ich praktykowania i
ukierunkowuje je ku najwyższemu
celowi.

[21] Święty Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, II-II, q. 47, a. 2, c.
Prowadzi do prawego osądzania
sposobu postępowania – nie odwodzi
od działania. „Nie należy jej mylić
ani z nieśmiałością czy strachem, ani
z dwulicowością czy udawaniem. Jest
nazywana auriga virtutum (woźnicą
cnót): kieruje ona innymi cnotami,
wskazując im zasadę i miarę.
Roztropność kieruje bezpośrednio
sądem sumienia. Człowiek roztropny
decyduje o swoim postępowaniu i
porządkuje je, kierując się tym
sądem. Dzięki tej cnocie bezbłędnie



stosujemy zasady moralne do
poszczególnych przypadków i
przezwyciężamy wątpliwości
odnośnie do dobra, które należy
czynić, i zła, którego należy
unikać" (Katechizm, 1806).

[22] Człowiek nie może dać Bogu
tego, co powinien, albo tego, co jest
sprawiedliwe sensu stricto. Dlatego
sprawiedliwość wobec Boga nosi
właściwiej nazwę „cnoty religii", „w
tym mianowicie znaczeniu, że Bogu
wystarczy, byśmy spełniali to, co
możemy" (Święty Tomasz z Akwinu, 
Suma teologiczna, II-II, q. 57, a. 1, ad
3).

[23] „Na świecie doznacie ucisku, ale
miejcie odwagę: Jam zwyciężył
świat" (J 16, 33).

[24] Na przykład, pracowitość polega
na tym, żeby pracować tyle, ile się
powinno, co odpowiada
wypośrodkowaniu między mniej a
więcej. Przeciwstawia się



pracowitości pracowanie mniej niż
się należy, tracić czas, i tak dalej.
Również sprzeciwia się pracowitości
praca bez miary, bez poszanowania
innych rzeczy, które również należy
zrobić (obowiązki pobożności,
miłości, i tak dalej).

[25] Zasada in medio virtus jest
ważna tylko dla cnót moralnych,
które mają za przedmiot środki do
osiągnięcia celu, a w środkach
zawsze jest miara. Natomiast nie jest
ważna w przypadku cnót
teologalnych, które studiowaliśmy w
poprzednim punkcie. Te cnoty
(wiara, nadzieja i miłość) mają za
przedmiot bezpośrednio Boga.
Dlatego nie ma nadmiaru. Nie jest
możliwe „wierzyć za bardzo" albo
„pokładać nadmierną nadzieję w
Bogu" ani „nadmiernie Go miłować".

[26] Natura ludzka jest zraniona
przez grzech. Dlatego posiada
skłonności, które nie są naturalne,



tylko są konsekwencją grzechu. W
ten sam sposób, w jaki nie jest czymś
naturalnym, tylko konsekwencją
choroby, chromanie. Chromanie nie
byłoby naturalne, choćby kuleli
wszyscy. Również nie są naturalne
rany, które w duszy pozostawił
grzech pierworodny i grzechy
uczynkowe: skłonność do pychy, do
lenistwa, do zmysłowości, i tak dalej.
Z pomocą łaski i osobistym
wysiłkiem te rany mogą być
stopniowo leczone w taki sposób, że
człowiek jest i zachowuje się tak, jak
odpowiada to jego naturze i jego
kondycji dziecka Bożego. To zdrowie
osiąga się za pośrednictwem cnót. W
podobny sposób choroba zaostrza się
z powodu występków.

[27] W związku z tym istnieje
roztropność, która jest cnotą ludzką, i
roztropność nadprzyrodzona, która
jest cnotą wlanąprzez Boga do duszy
razem z łaską. Aby cnota
nadprzyrodzona mogła przynieść



owoc – dobre uczynki – potrzebuje
odpowiadającej jej cnoty ludzkiej (to
samo dzieje się z pozostałymi
cnotami kardynalnymi:
nadprzyrodzona cnota
sprawiedliwości wymaga ludzkiej
cnoty sprawiedliwości, tak samo
męstwo i umiarkowanie). Innymi
słowy, chrześcijańska doskonałość –
świętość – wymaga ludzkiej
doskonałości i niesie ją ze sobą.

[28] Można dodać, aby pomóc
zrozumieć funkcję darów Ducha
Świętego w życiu moralnym,
następujące klasyczne wyjaśnienie:
tak jak ludzka natura posiada władze
(rozum i wolę), które pozwalają
dokonywać czynności rozumienia i
chcenia, tak samo natura wyniesiona
przez łaskę posiada władze, które
pozwalają jej na realizację aktów
nadprzyrodzonych. Te władze to
cnoty teologalne (wiara, nadzieja i
miłość). Są niczym wiosła łodzi, które
pozwalają podążać w kierunku



nadprzyrodzonego celu. Niemniej
jednak, ten cel przerasta nas w taki
spsoób, że cnoty teologalne nie
wystarczają, aby go osiągnąć. Bóg
udziela obok łaski darów Ducha
Świętego, które są nową
doskonałością duszy pozwalającą,
żeby była ona poruszana przez
samego Ducha Świętego. Są one
niczym żagiel łodzi, który pozwala jej
płynąć z podmuchem wiatru .Dary
doskonalą nas w porządku
uczynienia nas bardziej posłusznymi
działaniu Ducha Świętego, który
zamienia się w ten sposób w silnik
naszego działania.

[29] Należy mieć na uwadze, że mówi
się również o „uczuciach" lub
„emocjach" ponadzmysłowych lub
duchowych, które nie są ściśle
„namiętnościami", dlatego że nie
niosą ze sobą poruszeń zmysłowego
dążenia.



[30] Na przykład, istnieje dobry
gniew, który oburza się wobec zła, a
także zły gniew – niekotnrolowany
albo popychający do zła (jak dzieje
się w przypadku zemsty); istnieje
dobry strach i zły strach, który
paraliżuje przed czynieniem dobra, i
tak dalej.

[31] Por. Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, I-II, q. 24, aa. 1 i 3.

[32] Niekiedy mogą opanować
człowieka w taki sposób, że
odpowiedzialność moralna jest
zredukowana do minimum.

[33] „Doskonałość moralna polega na
tym, aby człowieka kierowała do
dobra nie tylko wola, lecz także jego
dążenie zmysłowe zgodnie ze
słowami psalmu: „Moje serce i ciało
radośnie wołają do Boga żywego" (Ps
84, 3)" (Katechizm, 1770). „Uczucia są
złe, gdy miłość jest zła; dobre, gdy
miłość jest dobra" (Św. Augustyn, De
civitate Dei, 14, 7).



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-28-aska-i-cnoty/
(31-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-28-aska-i-cnoty/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-28-aska-i-cnoty/

	Temat 28. Łaska i cnoty

