
opusdei.org

Temat 27. Moralność
ludzkich czynów

Działanie jest moralnie dobre,
kiedy wolne wybory są zgodne
z prawdziwym dobrem
człowieka.

05-12-2012

1. Moralność ludzkich uczynków

„Czyny ludzkie, to znaczy czyny
wybrane w sposób wolny na
podstawie sądu sumienia, mogą być
kwalifikowane moralnie. Są dobre
albo złe” (Katechizm, 1749).
„Działanie jest moralnie dobre, kiedy



wybory dokonywane przez wolność
są zgodne z prawdziwym dobrem
człowieka i tym samym wyrażają
dobrowolne podporządkowanie
osoby jej ostatecznemu celowi, to
znaczy samemu Bogu”[1].
„Moralność czynów ludzkich zależy
od:

– wybranego przedmiotu;

– zamierzonego celu, czyli od
intencji;

– okoliczności działania.

Przedmiot, intencja i okoliczności
stanowią „źródła”, czyli elementy
konstytutywne moralności czynów
ludzkich” (Katechizm, 1750).

2. Przedmiot moralny

Przedmiot moralny jest
„bezpośrednim celem świadomego
wyboru, który określa akt chcenia
osoby działającej”[2]. Moralna



wartość ludzkich uczynków (to, czy
są dobre, czy złe) zależy przede
wszystkim od zgodności chcianego
przedmiotu lub czynu z dobrem
osoby ludzkiej, według osądu
prawego rozumu[3]. Tylko jeżeli
ludzki uczynek jest dobry ze względu
na swój cel, „może zostać
skierowany” na cel ostateczny[4].

Istnieją uczynki, które są 
wewnętrznie złe, dlatego że są złe
„zawsze i same z siebie, to znaczy ze
względu na swój przedmiot, a
niezależnie od ewentualnych intencji
osoby działającej i od
okoliczności”[5].

Proporcjonalizm i konsekwencjalizm
są błędnymi teoriami dotyczącymi
pojęcia i formacji moralnego
przedmiotu działania, zgodnie z
którymi trzeba go określić w oparciu
o „proporcję” między następującym
dobrem a złem albo mogącymi z
niego wynikać „konsekwencjami”[6].



3. Intencja

W ludzkim działaniu „cel jest
pierwszym elementem intencji i
wskazuje na zamierzony kres
działania. Intencja jest zwróceniem
się woli do celu; dotyczy ona kresu
działania” (Katechizm, 1752)[7].
Uczynek, który ze względu na swój
cel, „może zostać skierowany” na
Boga, „osiąga następnie swą
ostateczną i istotną doskonałość, gdy
wola rzeczywiście zwraca go ku Bogu
poprzez miłość”[8]. Intencja
działającego podmiotu „jest istotnym
elementem w wartościowaniu
moralnym działania” (Katechizm,
1752).

Intencja „nie ogranicza się do
ukierunkowania naszych
poszczególnych działań, ale może
porządkować pod kątem tego samego
celu wiele działań. Może
ukierunkować całe życie na cel
ostateczny” (Katechizm, 1752)[9]. „To



samo działanie może być
inspirowane wieloma
intencjami” (ibidem).

„Dobra intencja (np. pomoc
bliźniemu) nie czyni ani dobrym, ani
słusznym zachowania, które samo w
sobie jest nieuporządkowane. Cel nie
uświęca środków” (Katechizm, 1753)
[10]. „Przeciwnie, dodatkowa zła
intencja (jak próżna chwała) czyni
złym czyn, który sam z siebie może
być dobry (np. jałmużna (por. Mt 6,
2-4.)” (Katechizm, 1753).

4. Okoliczności

Okoliczności „są drugorzędnymi
elementami czynu moralnego.
Przyczyniają się one do
powiększenia lub zmniejszenia
dobra lub zła moralnego czynów
ludzkich (np. wysokość skradzionej
kwoty). Mogą one również
zmniejszyć lub zwiększyć
odpowiedzialność sprawcy (np.
działanie ze strachu przed



śmiercią)” (Katechizm, 1754).
Okoliczności „nie mogą uczynić ani
dobrym, ani słusznym tego działania,
które jest samo w sobie złe” (ibidem).

„Czynmoralnie dobry zakłada
jednocześnie dobro przedmiotu, celu
i okoliczności” (Katechizm, 1755)[11].

5. Działania pośrednio dobrowolne

„Działanie może być zamierzone
pośrednio, gdy wynika z zaniedbania
w stosunku do tego, co należało
wiedzieć lub uczynić” (Katechizm,
1736)[12].

„Skutek może być dopuszczony,
chociaż nie był chciany przez
sprawcę, np. nadmierne
wyczerpanie matki przy chorym
dziecku. Zły skutek nie jest
przypisywany sprawcy, jeżeli nie był
zamierzony ani jako cel, ani jako
środek działania, jak np. śmierć
poniesiona podczas udzielania
pomocy osobie będącej w



niebezpieczeństwie. Aby zły skutek
mógł być przypisany sprawcy, trzeba,
aby był przewidywany, a sprawca
miał możliwość uniknięcia go, np.
zabójstwo spowodowane przez
kierowcę w stanie
nietrzeźwym” (Katechizm, 1737).

Mówi się również, że skutek został
dokonany „wolą pośrednią”, kiedy
nie pragnęło się go ani jako celu, ani
jako środka dla innej sprawy, ale
wiadomo, że towarzyszy w
konieczny sposób temu, co pragnie
się wykonać[13]. Ma to znaczenie w
życiu moralnym, dlatego że niekiedy
zdarza się, iż istnieją uczynki, które
mają dwa skutki – dobry i zły i może
być godziwe dokonanie ich w celu
uzyskania dobrego skutku
(chcianego bezpośrednio), choćby nie
można było uniknąć złego skutku
(którego w związku z tym, chce się
tylko pośrednio). Czasami chodzi o
bardzo delikatne sytuacje, w których



roztropnie jest poprosić o radę tego,
kto może jej udzielić.

Czyn jest dobrowolny (a w związku z
tym poczytany sprawcy) in causa,
kiedy nie wybiera się go samemu, ale
wynika często (in multis) z
bezpośrednio chcianego zachowania.
Na przykład, ten, kto nie chroni
odpowiednio wzroku przed
obscenicznymi obrazami, jest
odpowiedzialny (dlatego że chciał
tego in causa) za nieuporządkowanie
(niewybrane bezpośrednio) swojej
wyobraźni. Natomiast ten, kto
walczy o przeżywanie obecności
Boga, chce in causa uczynków
miłości, których dokonuje, pozornie
nie mając tego zamiaru.

6. Odpowiedzialność

„Wolność czyni
człowiekaodpowiedzialnym za swoje
czyny w takiej mierze, w jakiej są one
dobrowolne” (Katechizm, 1734).
Wykonywanie wolności niesie ze



sobą zawsze odpowiedzialność przed
Bogiem: w każdym dobrowolnym
uczynku w jakiś sposób przyjmujemy
bądź odrzucamy wolę Boża. „Postęp
w cnocie, poznanie dobra i asceza
zwiększają panowanie woli nad jej
czynami” (Katechizm, 1734).

„Poczytalność i odpowiedzialność za
działanie mogą zostać zmniejszone, a
nawet zniesione, na skutek
niewiedzy, nieuwagi, przymusu,
strachu, przyzwyczajeń,
nieopanowanych uczuć oraz innych
czynników psychicznych lub
społecznych” (Katechizm, 1735).

7. Zasługa

„Pojęcie „zasługa” oznacza na ogół
należną zapłatę ze strony wspólnoty
lub społeczności za działanie jednego
z jej członków, uznane za dobre lub
szkodliwe, zasługujące na nagrodę
lub karę. Zasługa wynika z cnoty
sprawiedliwości, zgodnie z zasadą



równości, która nią
rządzi” (Katechizm, 2006)[14].

Człowiek nie ma sam z siebie zasługi
przed Bogiem za swoje własne
uczynki (por. Katechizm, 2007).
Niemniej jednak, „przybrane
synostwo, czyniąc nas przez łaskę
uczestnikami natury Bożej, może
nam udzielić – w konsekwencji
darmowej sprawiedliwości Bożej –
prawdziwej zasługi. Jest to prawo
łaski, absolutne prawo miłości, które
czyni nas «współdziedzicami»
Chrystusa i godnymi otrzymania
«obiecanego dziedzictwa życia
wiecznego»” (Katechizm, 2009)[15].

„Zasługa człowieka u Boga w życiu
chrześcijańskim wynika z tego, że 
Bóg w sposób dobrowolny postanowił
włączyć człowieka w dzieło swojej
łaski” (Katechizm, 2008)[16].

Francisco Díaz

Bibliografia podstawowa



Katechizm Kościoła Katolickiego,
1749-1761

Jan Paweł II, encyklika Veritatis
splendor z 6 sierpnia 1993 r., 71-83

Lektury zalecane

Św. Josemaría Escrivá, homilia 
Chrześcijańskie poszanowanie osoby i
jej wolności, w: To Chrystus
przechodzi, 67-72

--------------------------------------

[1] Jan Paweł II, encyklika Veritatis
splendor z 6 sierpnia 1993 r., 72.
„Pierwsze pytanie zadane przez
młodzieńca Jezusowi: „co dobrego
mam czynić, aby otrzymać życie
wieczne” (Mt 19, 16) zwraca od razu
uwagę na istotną więź między
moralną wartością czynu a
ostatecznym celem człowieka. Jezus w
swojej odpowiedzi potwierdza to
przeświadczenie rozmówcy:
spełnianie dobrych czynów,



nakazanych przez Tego, który „jeden
tylko jest Dobry”, stanowi niezbędny
warunek wiecznej szczęśliwości i
drogę do niej: „jeśli chcesz osiągnąć
życie, zachowaj przykazania” (Mt 19,
17). Odpowiedź Jezusa i odwołanie
się do przykazań oznacza też, że
drogą do celu jest przestrzeganie
Bożych praw, które chronią dobro
człowieka. Tylko czyn zgodny z
dobrem może być drogą wiodącą do
życia” (ibidem).

[2] Jan Paweł II, Veritatis splendor,
78. Por. Katechizm, 1751. Aby
wiedzieć, jaki jest moralny przedmiot
czynu, „należy przyjąć perspektywę
osoby działającej. Przedmiot aktu
chcenia stanowi bowiem czyn
wybrany w sposób wolny. O ile jest
on zgodny z porządkiem rozumu,
sprawia, że wola jest dobra (…). Za
przedmiot określonego aktu
moralnego nie można zatem uznać
jakiegoś procesu czy wydarzenia
należącego wyłącznie do porządku



fizycznego i godnego uwagi tylko
dlatego, że wywołuje określony stan
rzeczy w świecie
zewnętrznym” (ibidem). Nie
powinno się mylić „przedmiotu
fizycznego” z „przedmiotem
moralnym” działania (samo
działanie fizyczne może być
przedmiotem różnych uczynków
moralmych, na przykład, cięcie
lancetem może być operacją
chirurgiczną lub morderstwem).

[3] „Moralność ludzkiego czynu zależy
przede wszystkim i zasadniczo od
przedmiotu rozumnie wybranego
przez świadomą wolę” (Jan Paweł II, 
Veritatis splendor, 78).

[4] Por. ibidem, 78 i 79.

[5] Ibidem, 80; por. Katechizm, 1756.
II Sobór Watykański wskazuje różne
przykłady: zamachy na ludzkie życie
jak „wszelkiego rodzaju zabójstwa,
ludobójstwa, spędzanie płodu,
eutanazja i dobrowolne



samobójstwo”; zamachy na całość
osoby ludzkiej jak „okaleczenia,
tortury zadawane ciału i duszy,
wysiłki w kierunku przymusu
psychicznego”; naruszenia ludzkiej
godności jak „nieludzkie warunki
życia, arbitralne aresztowania,
deportacje, niewolnictwo,
prostytucja, handel kobietami i
młodzieżą; a także nieludzkie
warunki pracy, w których traktuje się
pracowników jak zwykłe narzędzia
zysku, a nie jak wolne,
odpowiedzialne osoby”. „Wszystkie
te i tym podobne sprawy i praktyki
są czymś haniebnym; zakażając
cywilizację ludzką, bardziej hańbią
tych, którzy się ich dopuszczają, niż
tych, którzy doznają krzywdy i są jak
najbardziej sprzeczne z czcią
należną Stwórcy” (II Sobór
Watykański, konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes,
27).Paweł VI, odnosząc się do praktyk
antykoncepcyjnych, nauczał, że
nigdy nie jest godziwe „wziąć za



przedmiot aktu woli tego, co ze swej
istoty narusza ład moralny – a co tym
samym należy uznać za niegodne
człowieka – nawet w wypadku, jeśli
zostaje to dokonane w zamiarze
zachowania lub pomnożenia dóbr
poszczególnych ludzi, rodzin czy
społeczeństwa” (Paweł VI, encyklika 
Humanæ vitæ z 25 lipca 1968 r., 14).

[6] Teorie te nie twierdzą, że „można
czynić zło, aby uzyskać dobro”, tylko
że nie można powiedzieć, że istnieją
zachowania, które są zawsze złe,
dlatego że w każdym wypadku
zależy to od „proporcji” między
dobrem a złem albo od
„konsekwencji” (por. Jan Paweł II,
encyklika Veritatis splendor, 75).Na
przykład, proporcjonalista nie
utrzymywałby, że „można popełnić
oszustwo w dobrym celu”, tylko
zbadałby, czy to, co się robi, jest czy
nie jest oszustwem (czy to, co jest
„obiektywnie wybrane”, jest
oszustwem czy nie), mając na



uwadze wszystkie okoliczności i
intencję. Na koniec mógłby
powiedzieć, że nie jest oszustwem to,
co w rzeczywistości nim jest, i
mógłby usprawiedliwiać to działanie
(albo jakiekolwiek inne).

[7] Moralny przedmiot odnosi się do 
tego, czego wola chce konkretnym
uczynkiem (na przykład: zabić
człowieka, dać jałmużnę), podczas
gdy intencja odnosi się do tego, 
dlaczego tego chce (na przykład: aby
odziedziczyć spadek, aby wypaść
dobrze wobec innych albo żeby
wspomóc ubogiego).

[8] Jan Paweł II, Veritatis splendor,
78.

[9] Na przykład, przysługa, którą
wyświadczas się komuś, ma na celu
pomoc bliźniemu, ale równocześnie
może być inspirowana miłością do
Boga jako ostatecznym celem
wszystkich naszych działań albo
może być dokonywana we własnym



interesie albo dla zaspokojenia
próżności (por. Katechizm, 1752).

[10] „Zdarza się często że człowiek
działa w dobrej intencji, ale bez
duchowego pożytku, ponieważ
zabrakło mu prawej woli; dzieje się
tak wówczas, gdy na przykład ktoś
kradnie, aby nakarmić biednego: w
tym przypadku, chociaż intencja jest
dobra, brakuje prawości woli. W
konsekwencji, nie można
usprawiedliwić żadnego złego czynu
dokonanego w dobrej intencji: «A
czyż mamy (jak nas powtarzają i jak
niektórzy powiadają, że mówimy)
czynić złe rzeczy, aby z nich wyszły
dobre? Potępienie takich jest
sprawiedliwe» (por. Rz 3, 8)” (Św.
Tomasz z Akwinu, In duo præcepta
caritatis: Opuscula theologica, II,
1168).

[11] To znaczy, że aby wolny akt
został skierowany ku prawdziwemu
ostatecznemu celowi, wymaga się:a)



żeby sam w sobie dawał się
skierować na ten cel: jest to dobro
obiektywne albo przez wzgląd na 
przedmiot aktu moralnegob) żeby
dawał się skierować na cel w 
okolicznościach miejsca, czasu, i tak
dalej, w których jest wykonywanyc)
żeby wola podmiotu skutecznie
kierowała go na prawdziwy
ostateczny cel: jest to dobro
subiektywne albo poprzez intencję.

[12] „Na przykład, wypadek na
skutek nieznajomości zasad ruchu
drogowego” (Katechizm, 1736). Kiedy
nie zna się – rozumie się, że
dobrowolnie, w sposób zawiniony –
podstawowych przepisów ruchu,
można powiedzieć, że pośrednio
chce się konsekwencji tej niewiedzy.

[13] Na przykład, ten, kto bierze
tabletkę, żeby wyleczyć katar,
wiedząc, że spowoduje ona u niego
pewną senność, bezpośrednio chce
wyleczyć katar, a pośrednio spać.



Mówiąc właściwie, nie „chce się”
pośrednich skutków jakiegoś
działania, tylko się je toleruje lub
dopsuzcza, kiedy w nieunikniony
sposób są związane z tym, co trzeba
zrobić.

[14] Wina to w konsekwencji
odpowiedzialność, jaką zaciągamy
przed Bogiem, grzesząc i zasługując
na karę.

[15] Por. Sobór Trydencki: DS 1546.

[16] Kiedy chrześcijanin postępuje
dobrze, „ojcowskie działanie Boga
jest pierwsze dzięki Jego poruszeniu;
wolne działanie człowieka jest
wtórne jako jego współpraca, tak że
zasługi dobrych uczynków powinny
być przypisane najpierw łasce Bożej,
a dopiero potem
wiernemu” (ibidem).



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-27-moralnosc-ludzkich-

czynow/ (10-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-27-moralnosc-ludzkich-czynow/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-27-moralnosc-ludzkich-czynow/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-27-moralnosc-ludzkich-czynow/

	Temat 27. Moralność ludzkich czynów

