
opusdei.org

Temat 27. Działanie
Ducha Świętego:
łaska, cnoty
teologalne i
przykazania

Życie chrześcijanina to życie
człowieka jako dziecka Bożego
w Chrystusie za pośrednictwem
Ducha Świętego. Działanie
Ducha Świętego w duszy
chrześcijanina, oprócz
udzielania łaski uświęcającej i
cnót teologalnych, przekazuje
natchnienia i łaski aktualne, a
także ma konkretny przejaw w
tym, co Kościół nazywa darami
Ducha Świętego. Dekalog



zawiera zbiór poważnych
zobowiązań, ale jest przede
wszystkim instrukcją, nauką, w
jaki sposób żyć.

23-12-2022

Mówiliśmy już o misji Ducha
Świętego i Jego działaniu w Kościele.
Teraz rozważymy działanie Ducha
Świętego w życiu chrześcijańskim i
na drodze chrześcijanina do
świętości.

Łaska uświęcająca

Można powiedzieć, że życie
chrześcijańskie to życie człowieka
jako dziecka Bożego w Chrystusie z
pomocą Ducha Świętego. Przez
chrzest człowiek zostaje uwolniony
od grzechu i otrzymuje prawdziwy
udział w Boskiej naturze[1]. Co
oznacza udział w Boskiej naturze?



Można to zrozumieć, zawsze w
granicach naszej obecnej wiedzy,
uznając, że Ojciec przekazuje
całkowicie swoją naturę Synowi i
Duchowi Świętemu, ale nie mógł
stworzyć innych bogów lub innych
osób, którym przekazywałby
całkowicie swoją własną naturę. Z
drugiej strony może On i zechciał
stworzyć inne osoby, aby przekazać
im „częściowo”, w „części”, boską
naturę, swoje dobro i swoje
szczęście; dlatego mówimy o
„uczestnictwie”. Tym udziałem jest
łaska uświęcająca, która czyni
człowieka dzieckiem Bożym.

Świętość chrześcijańska jest więc
zakorzeniona w darze Trójjedynego
Boga dla człowieka. Człowiek zostaje
włączony przez łaskę do
wewnętrznego życia Bożego, w
którym każda Osoba Boska posiada
tę samą naturę, ale w inny sposób, co
sprawia, że Osoby Boskie różnią się
od siebie. Z tego powodu relacja



chrześcijanina z każdą z Osób
Boskich jest inna: Ojciec adoptuje nas
jako synów, tak, że Syn jest wzorem,
z którym się utożsamiamy i naszymi
„drzwiami” prowadzącymi do Trójcy
Świętej, podczas gdy Duch Święty,
więź miłości między Ojcem i Synem,
jest „światłem i mocą”, która
pobudza nas do zjednoczenia z
Chrystusem, aby żyć z Nim dla
chwały Ojca, wypełniając Jego wolę
we wszystkim[2].

Łaska uświęcająca jest więc czymś
więcej niż Bożą pomocą w
wykonywaniu dobrych uczynków.
Jest to nowa zasada życiowa,
wzniesienie naszej natury, prawie
jak druga natura, początek nowego
rodzaju życia: życia dzieci Bożych w
Chrystusie przez Ducha Świętego.
Jest jeszcze inny rodzaj łaski, zwany 
łaską aktualną, która jest konkretną
Bożą pomocą w realizowaniu
określonego dobrego uczynku.



Cnoty teologalne

Ponieważ natura ludzka posiada
pewne władze, które pozwalają nam
żyć jako istoty ludzkie, (a mianowicie
rozum, wolę, zmysły zewnętrzne i
wewnętrzne oraz zmysłowe
skłonności), życie nadprzyrodzone,
które jest możliwe dzięki łasce
uświęcającej, wymaga wyniesienia
tych władz, aby mogły być one
zasadami aktów właściwych życiu
Bożemu, w którym uczestniczymy.
Wyniesienie władz ludzkich
dokonuje się poprzez nawyki wlane
wraz z

łaską uświęcającą, którą stanowią
trzy cnoty teologalne: wiara, nadzieja
i miłość.

Według Kompendium Katechizmu
Kościoła Katolickiego: „Cnoty
teologalne to cnoty, których
początkiem, motywem i
przedmiotem bezpośrednim jest sam
Bóg. Wszczepione wraz z łaską



uświęcającą, uzdalniają do życia w
obcowaniu z Trójcą Świętą oraz
kształtują i ożywiają cnoty moralne.
Stanowią one rękojmię obecności i
działania Ducha Świętego we
władzach człowieka”[3].

Ten krótki opis zawiera wszystkie
zasadnicze elementy. Są to cnoty
dane od Boga, wraz z łaską
uświęcającą; ich przedmiotem jest
sam Bóg, co pozwala nam poznać Go
jako Boga Trójjedynego, pragnąć Go i
kochać. Cnoty teologalne ożywiają
ludzkie cnoty moralne, dając nam
możliwość odpowiedniego
korzystania z dóbr ludzkich w
sposób zgodny z życiem i stanem
dzieci Bożych, a nie tylko z dobrem
czysto ludzkim.

Cnota wiary

„Wiara jest cnotą teologalną, dzięki
której wierzymy w Boga i w to
wszystko, co On nam objawił, a co
Kościół podaje nam do wierzenia,



ponieważ Bóg jest samą Prawdą.
Przez wiarę człowiek w sposób
wolny całkowicie powierza się Bogu.
Dlatego wierzący stara się poznać i
czynić wolę Bożą, ponieważ wiara
«działa przez miłość» (Ga 5,6)”[4].

Wiara jest poznaniem, które kieruje
całym życiem dzieci Bożych. Bez
wiary nie jest możliwe życie jako
dzieci Boże, tak jak bez wiedzy
intelektualnej nie byłoby możliwe
życie ludzkie. Wiara polega na
mocnym trwaniu, możliwym dzięki
łasce, przy wszystkich prawdach,
które Bóg nam objawił, przy tym
wszystkim, co Bóg powiedział nam o
sobie samym i o swoim zbawczym
planie dla człowieka i dla świata, nie
dlatego, że te prawdy są dla nas
oczywiste lub w pełni zrozumiałe, ale
dlatego, że zostały objawione przez
Boga, najwyższą Mądrość i
najwyższą Prawdę. Przez wiarę
uczestniczymy w Bożej mądrości, w
wiedzy o sobie i o świecie, i to



uczestnictwo jest najwyższą zasadą
życia chrześcijańskiego.

Ale wiara to nie tylko zbiór wiedzy,
którą uważa się za prawdziwą. Skoro
tym, w co się wierzy, jest to, że Bóg
jest naszym Stwórcą i Zbawicielem,
wiara zakłada pełne otwarcie duszy
na zbawcze działanie Boga w
Chrystusie, akt zaufania i
powierzenia się działaniu Boga w
nas. Ponieważ wiara jest przyjęciem
zbawienia, którego Bóg w nas
dokonuje, św. Paweł uczy, że
jesteśmy usprawiedliwieni przez
wiarę, czyli że nie ma innego
zbawienia niż to, które Bóg daje nam
w Chrystusie, i że po grzechu
pierworodnym nie ma innego
sposobu, by być sprawiedliwym
przed Bogiem, jak tylko otworzyć się
na działanie, dzięki któremu Bóg
czyni nas sprawiedliwymi przez
Chrystusa. Żaden człowiek nie może
sam siebie usprawiedliwić. Dlatego
Kościół naucza, że „wiara jest



początkiem ludzkiego zbawienia,
fundamentem i korzeniem
wszelkiego usprawiedliwienia, bez
niej «niemożliwe jest podobać się
Bogu» (Hbr 11.6) ani dojść do
wspólnoty Jego synów, mówimy zaś,
że [człowiek] jest usprawiedliwiony
«darmowo», bo nic co poprzedza
usprawiedliwienie, wiara lub
uczynki, nie zasługuje łaskę
usprawiedliwienia; «jeśli jest łaską,
to nie z uczynków, w przeciwnym
razie (jak mówi Apostoł), łaska nie
byłaby już łaską (Rz 11,6)”[5].

Łaska i wiara nie są wynikiem
naszych dobrych uczynków, ale po
otrzymaniu łaski i wiary, dla
zbawienia konieczne jest życie jako
dzieci Boże i unikanie uczynków
niezgodnych z życiem w łasce.

Ten, kto świadomie i celowo nie
przyjmuje Bożego objawienia,
popełnia grzech niewierności.
Chrześcijanin, który porzuca wiarę,



popełnia apostazję, a ten, kto
zmienia lub zniekształca prawdy
objawione, popełnia grzech herezji.

Cnota nadziei

„Nadzieja jest cnotą teologalną,
dzięki której z trwałą ufnością
pragniemy i oczekujemy od Boga
życia wiecznego, pokładając naszą
ufność w obietnicach Chrystusa i na
pomocy łaski Ducha Świętego, ażeby
na nie zasłużyć i wytrwać do końca
życia ziemskiego”[6].

Cnota nadziei przekształca i wynosi
nasze najgłębsze pragnienia, czyniąc
obiecane przez Boga szczęście
ostatecznym przedmiotem naszych
pragnień, najwyższym dobrem,
którego pragnie się dla niego samego
i dla którego pragnie się wszystkiego
innego. Nadzieja pozwala nam nadać
wszystkim ludzkim dobrom i
działaniom ich prawdziwą wartość,
czyli wartość w kategoriach
szczęścia.



Ponieważ szczęśliwość można
uzyskać tylko dzięki łasce i pomocy
Bożej, cnota nadziei wiąże się z
ufnością, że Bóg zawsze udzieli nam
niezbędnej pomocy, aby nas zbawić,
odpuszczając nam grzechy, gdy
prosimy o przebaczenie, dając nam
siłę do pokonywania prób i
niebezpieczeństw, i zawsze
towarzysząc nam swoją miłosierną
wszechmocą.

Grzeszy rozpaczą ten, kto zniechęca
się z powodu swoich grzechów lub
trudności życiowych, a także ten, kto
nie ufa dobroci i miłosierdziu Boga
oraz Jego zbawczej mocy, tak jakby
wszystko zależało od ludzkich sił.
Grzeszy natomiast zuchwałą
ufnością ten, kto uważa, że jego
ludzkie siły i zasługi są wystarczające
do zbawienia, albo kto sądzi, że jego
zbawienie jest zapewnione przez
jego pochodzenie, przez fakt, że jest
katolikiem lub ochrzczonym, albo z
innych powodów, i dlatego



zaniedbuje środki zbawienia
ustanowione przez Boga i
ofiarowane przez Kościół.

Cnota miłości

„Miłość jest cnotą teologalną, dzięki
której miłujemy Boga nade wszystko,
a naszych bliźnich jak siebie samych
ze względu na miłość Boga. Jezus
uczynił z niej przykazanie nowe,
pełnię Prawa. Miłość jest «więzią
doskonałości» (Kol 3,14) i formą
wszystkich innych cnót, które
ożywia, inspiruje, łączy je i
porządkuje między sobą: Bez niej
«jestem niczym», a jeśli «miłości bym
nie miał, nic bym nie zyskał» (1Kor
13,1-3)”[7].

Miłość polega przede wszystkim na
miłowaniu Boga, jako najwyższego
dobra, ponad wszystko. Jest to miłość
przyjaźni, która jednoczy nas z Nim.
Jako miłość przyjaźni zakłada ona
pewną wzajemność: kochamy Boga i
wiemy, że jesteśmy przez Niego



kochani, czyli kochamy Go w
odpowiedzi na miłość, z jaką On nas
kocha. Duch Święty nazywany jest
Miłością niestworzoną, a miłość
stworzona (nasza) jest głównym
skutkiem Jego działania w naszej
duszy. Przez cnotę miłości kochamy
Boga miłością boską, miłością, którą
Duch Święty wkłada w naszą duszę.
Miłość pobudza nas do poznania
Boga, do życia w celu wypełnienia
Jego woli z pełną gotowością, tak jak
to uczynił Chrystus[8], do miłości
bliźniego przez miłość do Boga, czyli
do kochania innych tak, jak Bóg ich
kocha, oraz do traktowania rzeczy
zgodnie z wartością, jaką mają
według Bożego zamysłu.

Jest też formą, siłą napędową i
rdzeniem wszystkich cnót
moralnych, ponieważ kieruje je do
Boga jako Najwyższego Dobra,
stanowi ich ostateczną motywację
(sprawiedliwość, dobroczynność,
wstrzemięźliwość itp. są



praktykowane z miłości do Boga) i
sprawia, że praktyka cnót moralnych
jednoczy nas z Bogiem. Dlatego św.
Augustyn mówi, że w pewien sposób
chrześcijańskie cnoty moralne są
jakby rodzajami miłości do Boga[9].

Miłość jest istotą świętości
chrześcijańskiej, spoiwem
doskonałości i określa stopień
świętości każdego człowieka:
świętość jest tak wielka, jak wielka
jest miłość.

Każdy grzech ciężki pociąga za sobą
utratę miłości, zjednoczenia w
przyjaźni z Bogiem. Szczególnymi
grzechami przeciwko miłości do
Boga są: nienawiść do Boga i
obojętność; przeciwko miłości do
siebie - zaniedbanie własnego życia
duchowego, narażanie się na
poważne niebezpieczeństwa dla
duszy lub ciała, samobójstwo i
egoizm jako nieuporządkowana
miłość własna; przeciwko miłości do



innych - nienawiść i niezgoda,
zgorszenie, odmawianie pomocy
duchowej lub materialnej, która
może być udzielona bliźniemu,
dobrowolny współudział w
grzechach bliźniego.

Dary Ducha Świętego

Działanie Ducha Świętego w duszy
chrześcijanina, oprócz udzielania
łaski uświęcającej i cnót
teologalnych, przekazuje natchnienia
i łaski aktualne, a ma swój konkretny
przejaw w tym, co Kościół nazywa
darami Ducha Świętego, czyli
„trwałymi dyspozycjami, które
czynią człowieka uległym, by iść za
poruszeniami Ducha Świętego”[10].
Kościół uczy, że tych darów jest
siedem: „mądrość, rozum, rada,
męstwo, umiejętność, pobożność i
bojaźń Boża. Chrystus, Syn Dawida,
posiada je w całej pełni (por. Iz 11,
1-2). Dopełniają one i udoskonalają
cnoty tych, którzy je otrzymują.



Czynią wiernych uległymi do
ochotnego posłuszeństwa wobec
natchnień Bożych”[11], choć
oczywiście Kościół nie ma zamiaru
ograniczać jedynie do tych siedmiu
darów rozległego i
wielowymiarowego działania Ducha
Świętego w duszy. Kościół mówi też o
owocach, jakie rodzi działanie Ducha
Świętego w duszy: „Owocami Ducha
są doskonałości, które kształtuje w
nas Duch Święty jako pierwociny
wiecznej chwały. Tradycja Kościoła
wymienia ich dwanaście: «miłość,
wesele, pokój, cierpliwość,
uprzejmość, dobroć,
wspaniałomyślność, łaskawość,
wierność, skromność,
wstrzemięźliwość, czystość» (Ga 5,
22-23 Wulg.)”[12].

Przykazania prawa Bożego

Pan powiedział: „Jeżeli Mnie
miłujecie, będziecie zachowywać
moje przykazania”[13]. Bogaty



młodzieniec zapytał Go: Które
przykazania? „Jezus odpowiedział:
«Oto te: Nie zabijaj, nie cudzołóż, nie
kradnij, nie zeznawaj fałszywie, czcij
ojca i matkę oraz miłuj swego
bliźniego, jak siebie samego!»”[14].
Pan nawiązuje do Dekalogu, czyli
dziesięciu słów Starego
Testamentu[15], które zawierają jako
podsumowanie główne elementy
prawa naturalnego moralnego. Sam
Pan przypisuje tym dziesięciu
słowom boskie pochodzenie,
odróżniając je od zasad czysto
ludzkich[16]. Kościół natomiast w
swoich katechezach na temat
moralności chrześcijańskiej
zachowuje porządek tych dziesięciu
przykazań, dodając oczywiście
pewne nauki właściwe dla Nowego
Testamentu.

Dekalog zawiera zbiór ważnych
powinności[17], ale jest też i przede
wszystkim pouczeniem, nauką o
sposobie życia zgodnym z



przymierzem zawartym między
Bogiem a narodem wybranym.
Przedstawiona przez Kościół nauka o
Dekalogu jest przekazem o sposobie
życia zgodnym z miłością, z
przyjaźnią między Bogiem a
człowiekiem. Nauczanie to stanowi
ważne narzędzie formacji moralnej
najmłodszych lub najmniej
wykształconych, a dla wszystkich jest
niezbędnym zewnętrznym
przewodnikiem w przezwyciężaniu
chwil wewnętrznej ciemności, przez
które wszyscy możemy czasem
przechodzić w życiu, ponieważ na
ogół wewnętrzne światło łaski
pozwala nam już odróżnić dobro od
zła. Dekalog, widziany w świetle
Nowego Testamentu i w jego
powiązaniu z miłosierdziem, jest jak
zestaw drogowskazów na drodze do
zbawienia.

Ángel Rodríguez Luño



Bibliografia

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
1996-2005, 1810-1832, 2052-2074.

—Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego, 422-425, 384-390,
434-441.

—Franciszek, Katecheza o dziesięciu
przykazaniach.

[1] Por. 2 P 1,4.

[2] J 6,38: „Ponieważ z nieba zstąpiłem
nie po to, aby pełnić swoją wolę, ale
wolę Tego, który Mnie posłał”. Por.
też J, 4,34; 5,30

[3] Kompendium, 384.

[4] Kompendium, 386.

[5] Sobór Trydencki, Dekret o
usprawiedliwieniu, rozdz. 8: DS 1532.



[6] Kompendium, 387.

[7] Kompendium, 388.

[8] „Powiedział im Jezus: «Moim
pokarmem jest wypełnić wolę Tego,
który Mnie posłał, i wykonać Jego
dzieło” (J 4, 34).

[9]„Ponieważ cnota prowadzi nas do
prawdziwego szczęścia dodałbym, że
cnota to nic innego jak najwyższa
miłość Boga. A twierdząc, że cnota
jest czteroczęściowa, mówi się, jak
rozumiem, z uwagi na różnorodność
dyspozycji, jakie przyjmuje sama
miłość. Te cztery słynne cnoty,
których siłę chciałoby niebo, aby
miały wszystkie dusze, tak jak ich
imiona są w ich ustach, nie
wahałbym się określić również w ten
sposób: wstrzemięźliwość jest
miłością, która całkowicie oddaje się
temu, co jest kochane; męstwo jest
miłością, która znosi wszystko dla
tego, co jest kochane; sprawiedliwość
jest miłością, która służy wyłącznie



temu, co jest kochane, i która z tego
powodu rządzi z prostotą; wreszcie
roztropność jest miłością, która z
bystrością odróżnia to, co
pożyteczne, od tego, co szkodliwe. Ta
miłość, powiedzieliśmy, nie jest
miłością do jakiegokolwiek
przedmiotu, ale miłością do Boga, to
znaczy do Najwyższego Dobra,
Najwyższej Mądrości i Najwyższego
Pokoju. Z tego powodu, jeśli nieco
uściślimy definicje, możemy
powiedzieć, że wstrzemięźliwość jest
miłością, która zachowuje siebie całą
i nieprzekupną dla Boga; męstwo jest
miłością, która znosi wszystko bez
bólu, ze wzrokiem utkwionym w
Boga; sprawiedliwość jest miłością,
która służy tylko Bogu, a zatem
sprawuje panowanie, zgodnie z
rozumem, nad wszystkim, co jest
gorsze od człowieka; roztropność
wreszcie jest miłością, która umie
rozróżnić to, co jest pożyteczne w
zmierzaniu do Boga, od tego, co może
od Niego odwieść” (Św. Augustyn, De



moribus ecclesiae, I, 15, 25: NBA 13/1,
53).

[10] Katechizm Kościoła Katolickiego,
1830.

[11] Tamże, 1831.

[12] Tamże, 1832.

[13] J 14,15.

[14] Mt 19,18-19.

[15] Por. Wj 20,2-17 oraz Pwt 5,6-21.

[16] „I tak ze względu na waszą
tradycję znieśliście przykazanie
Boże. Obłudnicy, dobrze powiedział o
was prorok Izajasz: Ten lud czci Mnie
wargami, lecz sercem swym daleko
jest ode Mnie. Ale czci mnie na
próżno, ucząc zasad podanych przez
ludzi” (Mt 15,6-9).

[17] „Dziesięć przykazań, będąc
wyrazem podstawowych powinności
człowieka względem Boga i



względem bliźniego, objawia w
swojej istotnej treści poważne
zobowiązania. Są one ze swojej
natury niezmienne i obowiązują
zawsze i wszędzie. Nikt nie może od
nich dyspensować. Dziesięć
przykazań wyrył Bóg w sercu
człowieka” (Katechizm, 2072).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-27-dzialanie-ducha-
swietego-laska-cnoty-teologalne-i-

przykazania/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-27-dzialanie-ducha-swietego-laska-cnoty-teologalne-i-przykazania/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-27-dzialanie-ducha-swietego-laska-cnoty-teologalne-i-przykazania/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-27-dzialanie-ducha-swietego-laska-cnoty-teologalne-i-przykazania/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-27-dzialanie-ducha-swietego-laska-cnoty-teologalne-i-przykazania/

	Temat 27. Działanie Ducha Świętego: łaska, cnoty teologalne i przykazania

