
opusdei.org

Temat 26. Wolność,
prawo i sumienie

Bóg chciał wolności, żeby
człowiek bez przymusu
poszukiwał swojego Stwórcy i
Odkupiciela.

06-12-2012

1. Wolność dzieci Bożych

Wolność ludzka ma różne wymiary. 
Wolność od przymusu to wolność,
jaką cieszy się człowiek, który może
zewnętrznie wykonywać to, co
postanowił zrobić, bez narzucania i
przeszkód ze strony czynników



zewnętrznych. W ten sposób mówi
się o wolności wypowiedzi, o
wolności zgromadzeń, i tak dalej. 
Wolność wyboru albo wolność
psychologiczna oznacza brak
wewnętrznej konieczności wyboru
jednej lub drugiej rzeczy. Nie odnosi
się już do możliwości wykonywania,
tylko decydowania autonomicznie
bez bycia poddanym wewnętrznemu
determinizmowi. W sensie moralnym
wolność odnosi się natomiast do
zdolności afirmowania i miłowania
dobra, co jest przedmiotem wolnej
woli, bez zniewolenia
nieuporządkowanymi
namiętnościami i grzechem.

Bóg chciał ludzkiej wolności, żeby
człowiek „Stworzyciela swego szukał
z własnej ochoty i Jego się trzymając,
dobrowolnie dochodził do pełnej i
błogosławionej doskonałości. Tak
więc godność człowieka wymaga,
aby działał ze świadomego i wolnego
wyboru, to znaczy osobowo, od



wewnątrz poruszony i
naprowadzony, a nie pod wpływem
ślepego popędu wewnętrznego lub
też zgoła przymusu zewnętrznego.
Taką zaś wolność zdobywa człowiek,
gdy uwalniając się od wszelkiej
niewoli namiętności, dąży do swego
celu drogą wolnego wyboru dobra
oraz zapewnia sobie skutecznie i
pilnie odpowiednie pomoce”[1].

Wolność od przymusu zewnętrznego,
od wewnętrznej konieczności i od
nieuporządkowanych namiętności,
jednym słowem, pełna ludzka
wolność posiada wielką wartość,
dlatego że tylko ona umożliwia
umiłowanie (wolną afirmację) dobra,
dlatego że jest dobrem, a w związku
z tym miłość do Boga jako
Najwyższego Dobra. Poprzez ten akt
człowiek naśladuje Bożą Miłość i
osiąga cel, do którego został
stworzony. W tym sensie stwierdza
się, że „wolność prawdziwa (…) to



szczególny znak obrazu Bożego w
człowieku”[2].

Pismo Święte rozważa ludzką
wolność z perspektywy historii
zbawienia. Z powodu pierwszego
upadku wolność, jaką człowiek
otrzymał od Boga, została poddana
niewoli grzechu, chociaż nie zepsuła
się całkowicie (por. Katechizm,
1739-1740). Ze względu na swój
chwalebny Krzyż, ogłoszony i
przygotowany przez ekonomię
Starego Testamentu, „Chrystus
wysłużył zbawienie wszystkim
ludziom. Wybawił ich z grzechu,
który trzymał ich w
niewoli” (Katechizm, 1741). Tylko
współpracując z łaską, jaką Bóg daje
za pośrednictwem Chrystusa,
człowiek może cieszyć się pełną
wolnością w sensie moralnym: „Ku
wolności wyswobodził nas
Chrystus” (Ga 5, 1; por. Katechizm,
1742).



Możliwość, że człowiek będzie
grzeszył, nie sprawiła, żeby Bóg
zrezygnował ze stwarzania go
wolnym. Ludzkie władze powinny
szanować wolność i nie nakładać na
nią większej liczby ograniczeń niż
wymagane przez sprawiedliwe
prawa. Jednak równocześnie nie
wolno zapominać, że to, że decyzje są
wolne, nie wystarczy, żeby były
dobre, i że tylko w świetle niezwykle
wielkiej wartości wolnej afirmacji
dobra przez człowieka pojmuje się
etyczny wymóg poszanowania
również jego omylnej wolności.

2. Naturalne prawo moralne

Analogiczne jest pojęcie prawa.
Prawo naturalne, Nowe Prawo albo
Prawo Chrystusa, ludzkie prawa
polityczne i kościelne są prawami
moralnymi w bardzo odmiennym
znaczeniu, chociaż wszystkie mają ze
sobą coś wspólnego.



Odwiecznym prawem nazywa się
plan Boskiej Mądrości, aby
prowadzić całe stworzenie do jego
celu[3]. W związku z tym, co odnosi
się do rodzaju ludzkiego, odpowiada
on odwiecznemu zbawczemu
zamysłowi Boga, przez który wybrał
nas w Chrystusie, „abyśmy byli
święci i nieskalani przed Jego
obliczem” i „przeznaczył nas dla
siebie jako przybranych synów przez
Jezusa Chrystusa” (Ef 1, 4-5).

Bóg prowadzi każde stworzenie do
jego celu zgodnie z jego naturą.
Konkretnie „o ludzi jednak Bóg dba
w inny sposób, niż o istoty, które nie
są osobami: nie „od zewnątrz”,
poprzez prawa natury fizycznej, ale
„od wewnątrz”, za pośrednictwem
rozumu, który poznając dzięki
przyrodzonemu światłu odwieczne
prawo Boże, jest w stanie wskazać
człowiekowi właściwy kierunek
wolnego działania”[4].



Naturalne prawo moralne to udział
odwiecznego prawa w stworzeniu
rozumnym[5]. Jest „prawem
odwiecznym, które zostało wpisane w
naturę istot obdarzonych rozumem i
skłania je ku właściwemu działaniu i
celowi”[6]. W związku z tym jest to
prawo Boże (Boże naturalne). Polega
na samym świetle rozumu, które
pozwala człowiekowi na
rozróżnienie dobra i zła i które ma
siłę prawa jako głos i interpretator
najwyższego rozumu Boga, w którym
nasz duch uczestniczy i do którego
dąży nasza wolność[7]. Nazywa się je
naturalnym, dlatego że polega na
świetle rozumu, jakie każdy człowiek
ma z natury.

Naturalne prawo moralne jest
pierwszym krokiem w udzielaniu
całemu rodzajowi ludzkiemu
zbawczego zamysłu Bożego, którego
pełne poznanie staje się możliwe
tylko przez Objawienie. Prawo
naturalne ma punkt odniesienia,



którym „jest zarówno dążenie do
Boga, który jest źródłem i sędzią
wszelkiego dobra, oraz poddanie się
Mu, jak również uznanie drugiego
człowieka za równego
sobie” (Katechizm, 1955).

– Przymioty. Naturalne prawo
moralne jest powszechne, ponieważ
rozciąga się na każdą osobę ludzką,
ze wszystkich epok (por. Katechizm,
1956). „Jest niezmienne i trwałe
pośród zmian historycznych; istnieje
wśród zmieniających się poglądów i
obyczajów oraz wspiera ich postęp.
Zasady, które są jego wyrazem,
pozostają ważne w swojej
istocie” (Katechizm, 1958)[8]. Jest 
obowiązkowe, ponieważ, żeby dążyć
ku Bogu, człowiek powinien
dobrowolnie czynić dobro i unikać
zła, a w tym celu powinien móc
odróżniać dobro od zła, co następuje
przede wszystkim dzięki światłu
przyrodzonego rozumu[9].
Przestrzeganie naturalnego prawa



moralnego może być niekiedy
trudne, ale nigdy nie jest
niemożliwe[10].

– Znajomość prawa naturalnego.
Przepisy prawa naturalnego mogą
być poznane przez wszystkich przy
pomocy rozumu. Niemniej jednak, w
rzeczywistości nie wszystkie jego
przykazania są poznawane przez
wszystkich w jasny i bezpośredni
sposób (por. Katechizm, 1960). Jego
rzeczywiste poznanie może być
uwarunkowane osobistą gotowością
każdego, środowiskiem społecznym i
kulturalnym, odebranym
wychowaniem, i tak dalej.
Zważywszy, że w obecnej sytuacji
konsekwencje grzechu nie zostały
całkowicie wyeliminowane, łaska i
Objawienie są konieczne dla
człowieka, żeby prawdy moralne
mogły być poznane przez „przez
wszystkich łatwo, ze stałą pewnością
i bez domieszki błędu”[11].



3. Pozytywne prawo Boże

Stary Zakon objawiony przez Boga
Mojżeszowi „stanowi pierwszy etap
prawa objawionego. Jego przepisy
moralne streszczają się w dziesięciu
przykazaniach” (Katechizm, 1962),
które wyrażają bezpośrednie wnioski
wynikające z naturalnego prawa
moralnego. Cała ekonomia Starego
Testamentu jest skierowana przede
wszystkim na przygotowanie,
ogłaszanie i oznaczanie przyjścia
Zbawiciela[12].

Nowy Zakon, czyli Prawo
Ewangeliczne albo Prawo
Chrystusowe „to łaska Ducha
Świętego udzielona poprzez wiarę w
Chrystusa. Zewnętrzne nakazy, o
których mówi także Ewangelia,
usposabiają do przyjęcia tej łaski lub
sprawiają, że w życiu człowieka
dojrzewają jej owoce”[13].

Głównym elementem Prawa
Chrystusowego jest łaska Ducha



Świętego, który uzdrawia całego
człowieka i objawia się w wierze,
która działa przez miłość[14]. Jest to
zasadniczo prawo wewnętrzne, które
daje wewnętrzną siłę, żeby
realizować to, czego się naucza. Po
drugie, jest to również prawo pisane,
które znajduje się w naukach Pana
(Kazanie na górze, błogosławieństwa,
i tak dalej) oraz w katechezach
moralnych Apsotołów, i które można
streścić w przykazaniu miłości. Ten
drugi element nie ma mniejszego
znaczenia, dlatego że łaska Ducha
Świętego wlana w serce wierzącego
pociąga za sobą koniecznie „życie
według Ducha” i wyraża się poprzez
„owoce Ducha”, którym
przeciwstawiają się „uczynki z ciała”
(por. Ga 5, 16-26).

Kościół, ze swoim Magisterium, jest
autentycznym interpretatorem
prawa naturalnego (por. Katechizm,
2036). Posłanie to nie ogranicza się
tylko do wiernych, ale która – z



nakazu Chrystusa: euntes, docete
omnes gentes (Mt 28, 19) – obejmuje
wszystkich ludzi. Stąd
odpowiedzialność, która obowiązuje
chrześcijan w nauczaniu naturalnego
prawa moralnego, ponieważ przez
wiarę i z pomocą Magisterium
Kościoła, poznają ją z łatwością i bez
błędu.

4. Prawa świeckie (cywilne)

Prawa cywilne to normatywne
rozporządzenia wydawane przez
władze państwowe (na ogół przez
organ legislacyjny państwa) w celu 
ogłaszania, ukazywania wprost lub 
konkretyzowania wymogów
naturalnego prawa moralnego,
konieczne do umożliwiania i
stosownego regulowania życia
obywateli w zakresie społeczności
zorganizowanej politycznie[15].
Powinny gwarantować przede
wszystkim pokój i bezpieczeństwo,
wolność, sprawiedliwość, ochronę



fundamentalnych praw osoby
ludzkiej i moralności publicznej[16].

Cnota sprawiedliwości pociąga za
sobą moralny obowiązek
wypełniania sprawiedliwych praw
cywilnych. Waga tego obowiązku
zależy od większego lub mniejszego
znaczenia treści prawa dla dobra
wspólnego społeczeństwa.

Niesprawiedliwe są prawa, które
sprzeciwiają się naturalnemu prawu
moralnemu i dobru wspólnemu
społeczeństwa. Konkretnie rzecz
biorąc, niesprawiedliwe są prawa:

1) które zakazują robienia czegoś, co
dla obywateli jest moralnie
obowiązkowe, albo które nakazują
robienie czegoś, czego nie można
zrobić bez popełnienia winy
moralnej;

2) które wprost naruszają należytą
ochronę dóbr należących do dobra
wspólnego albo pozbawiają je tej



ochrony: chodzi o życie,
sprawiedliwość, fundamentalne
prawa osoby ludzkiej, małżeństwo
lub rodzina, i tak dalej;

3) które nie są uchwalane w sposób
uprawomocniony;

4) które nie rozkładają na obywateli
obciążeń i korzyści w sprawiedliwy i
proporcjonalny sposób.

Niesprawiedliwe prawa cywilne nie
obowiązują w sumieniu. Przeciwnie
istnieje moralny obowiązek
niewypełniania ich postanowień,
przede wszystkim jeżeli są
niesprawiedliwe z powodów
wskazanych w punktach 1) i 2),
okazania własnej niezgody i próby
zmiany ich w miarę możliwości albo
przynajmniej zmniejszenia ich
negatywnych skutków. Czasami
trzeba uciec się do sprzeciwu
sumienia (por. Katechizm, 2242-2243)
[17].



5. Prawa kościelne i przykazania
Kościoła

Dla zbawienia ludzi zechciał również
Bóg, aby stanowili oni
społeczność[18] – Kościół, założony
przez Jezusa Chrysusa i obdarzony
przez Niego wszystkimi środkami do
spełnienia swojego
nadprzyrodzonego celu, jakim jest
zbawienie dusz. Pośród tych środków
znajduje się władza ustawodawcza,
którą mają Biskup Rzymu dla
Kościoła powszechnego i
ordynariusze diecezjalni – oraz
zrównane z nimi władze – dla swoich
własnych okręgów. Większa część
praw o zasięgu powszechnym jest
zawarta w Kodeksie Prawa
Kanonicznego. Istnieje jeden kodeks
dla wiernych obrządku łacińskiego
oraz drugi dla katolików obrządków
wschodnich.

Prawa kościelne wywołują
rzeczywisty obowiązek moralny[19],



który będzie ciężki lub lekki w
zależności od powagi materii.

Istnieje pięć najbardziej ogólnych
przykazań Kościoła: 1. we Mszy
Świętej nabożnie uczestniczyć w
niedziele i święta nakazane (por. 
Katechizm, 2042); 2. spowiadać się z
grzechów śmiertelnych przynajmniej
raz w roku i w niebezpieczeństwie
śmierci, oraz kiedy ma się przyjąć
Komunię Świętą (por. Katechizm,
2042); 3. przystępować do Komunii
Świętej przynajmniej raz w roku, w
okresie wielkanocnym (por. 
Katechizm, 2042); 4. posty nakazane
zachowywać (por. Katechizm, 2043);
5. wspomagać Kościół w jego
potrzebach (por. Katechizm, 2043).

6. Wolność i prawo

Istnieją sposoby stawiania spraw
moralnych, które wydają się
zakładać, że wymogi etyczne zawarte
w prawie moralnym są zewnętrzne
w stosunku do wolności. Wolność i



prawo wydają się wówczas
sprzecznymi rzeczywistościami,
które wzajemnie się ograniczają: jak
gdyby wolność rozpoczynała się tam,
gdzie kończy się prawo i odwrotnie.

Rzeczywistość jest taka, że wolne
zachowanie nie pochodzi z popędu
ani z konieczności fizycznej lub
biologicznej, tylko reguluje je każdy
człowiek w zależności od poznania
dobra i zła, jakie posiada: w sposób
wolny czyni dobro zawarte w prawie
moralnym i w sposób wolny unika
zła poznanego za pośrednictwem
tego samego prawa.

Negacja dobra poznanego poprzez
prawo moralne to nie wolność, tylko
grzech. Tym, co przeciwstawia się
prawu moralnemu, jest grzech a nie
wolność. Prawo z pewnością
wskazuje, że trzeba poprawić
pragnienia dokonywania grzesznych
uczynków, jakich może doświadczać
człowiek – pragnienia zemsty,



przemocy, kradzieży, i tak dalej, ale
to wskazanie moralne nie
przeciwstawia się wolności, która
patrzy zawsze na wolną afirmację
dobra przez ludzi ani nie zakłada
również przymusu wolności, która
zawsze zachowuje smutną
możliwość grzeszenia. „Czynienie zła
nie jest żadnym wyzwoleniem, lecz
zniewoleniem. Kto grzeszy przeciw
Bogu (…), może będzie mógł
powiedzieć, że postąpił zgodnie ze
swymi upodobaniami, lecz nie może
tu być mowy o prawdziwej wolności:
gdyż stał się niewolnikiem swojej
decyzji, a zdecydował się na rzecz
najgorszą, na oddalenie się od Boga,
a tam nie ma wolności”[20].

Odrębną kwestią jest fakt, że ludzkie
prawa i rozporządzenia z powodu
ogólności i zwięzłości terminów,
którymi są wyrażane, mogą w
niektórych szczególnych
przypadkach nie być wiernym
wskaźnikiem tego, co określona



osoba powinna robić. Dobrze
uformowana osoba wie, że w tych
konkretnych przypadkach musi robić
to, o czym z całą pewnością wie, że
jest dobre[21]. Jednakże nie istnieje
żaden wypadek, w którym byłoby
czymś dobrym dokonywanie
uczynków wewnętrznie złych
zakazanych negatywnymi nakazami
moralnego prawa naturalnego albo
Boskiego prawa pozytywnego
(cudzołóstwo, umyślne zabójstwo, i
tak dalej)[22].

7. Sumienie moralne

„Sumienie moralne jest sądem
rozumu, przez który osoba ludzka
rozpoznaje jakość moralną
konkretnego czynu, który zamierza
wykonać, którego właśnie dokonuje
lub którego dokonała” (Katechizm,
1778). Sumienie formułuje
„obowiązek moralny w świetle prawa
naturalnego: jest to obowiązek
czynienia tego, co człowiek poprzez



akt sumienia poznaje jako dobro
powierzone mu tu i teraz”[23].

Sumienie stanowi „bezpośrednią
normę osobistej moralności”[24],
dlatego, kiedy działa się wbrew
sumieniu, popełnia się moralne zło.
Ta rola bezpośredniej normy należy
do sumienia nie dlatego, że jest ono
najwyższą normą[25], tylko dlatego
że ma dla człowieka nieuchronny
ostateczny charakter: „osąd sumienia
jest „ostateczną” instancją, która
orzeka o zgodności konkretnego
zachowania z prawem”[26]. Kiedy
człowiek osądza z pewnością, po
zbadaniu problemu wszystkimi
dostępnymi mu środkami, nie
istnieje wyższa instancja, sumienie
sumienia, osąd osądu, dlatego że w
przeciwnym wypadku prowadziłoby
to w nieskończoność.

Sumieniem prawym lub prawdziwym
nazywa się sumienie, które osądza
prawdziwie moralną jakość czynu,



natomiast sumienim błędnym takie,
które nie osiąga prawdy, oceniając
jako dobry uczynek ten, który w
rzeczywistości jest zły, i odwrotnie.
Przyczyną błędu sumienia jest 
niewiedza (ignorancja), która może
być nieprzezwyciężona (i
niezawiniona), jeżeli opanowuje
człowieka do takiego stopnia, że nie
pozostawia żadnej możliwości jej
rozpoznania i oddalenia, albo 
przezwyciężalna (i zawiniona), jeżeli
można by ją rozpoznać i
przezwyciężyć, ale trwa ona nadal,
dlatego że człowiek nie chce dołożyć
starań, żeby ją pokonać[27].
Sumienie błędne w sposób
zawiniony nie uwalnia od grzechu, a
nawet może uczynić go
poważniejszym.

Sumienie jest pewne, kiedy wydaje
osąd z moralną pewnością, że się nie
myli. Mówi się, że jest 
prawdopodobne, kiedy osądza z
przekonaniem, że istnieje pewne



prawdopodobieństwo pomyłki, ale że
jest ono mniejsze niż
prawdopodobieństwo trafienia.
Mówi się, że jest wątpliwe, kiedy
prawdopodobieństwo pomyłki jest
uważane za takie samo lub większe
niż trafienia. Wreszcie nosi nazwę 
zawikłanego, kiedy nie odważa się
osądzać, dlatego że uważa, że
grzechem jest zarówno dokonanie
jakiegoś czynu, jak i jego
zaniechanie.

W praktyce powinno się iść tylko za 
sumieniem pewnym i prawym albo 
sumieniem pewnym
nieprzezwyciężalnie błędnym[28]. Nie
powinno się działać z sumieniem
wątpliwym, ale trzeba wyjść z
wątpliwości, modląc się, studiując,
pytając, i tak dalej.

8. Formacja sumienia

Uczynki moralnie naganne
dokonywane z nieprzezwyciężalną
niewiedzą są szkodliwe dla tego, kto



je popełnia, i być może również dla
innych, a w każdym razie mogą
przyczyniać się do większego
zaciemnienia sumienia. Stąd potężna
konieczność formowania sumienia
(por. Katechizm, 1783).

Aby uformować prawe sumienie,
trzeba kształcić umysł w poznawaniu
prawdy – w tym celu chrześcijanin
liczy na pomoc Magisterium Kościoła
– oraz wychowywać wolę i
afektywność poprzez praktykowanie
cnót[29]. Jest to zadanie, które trwa
przez całe życie (por. Katechizm,
1784).

Dla formowania sumienia
szczególnie istotne są pokora, którą
nabywa się, przeżywając szczerość
przed Bogiem, i kierownictwo
duchowe[30].

Ángel Rodríguez Luño

Bibliografia podstawowa



Katechizm Kościoła Katolickiego,
1730-1742, 1776-1794 i 1950-1974

Jan Paweł II, encyklika Veritatis
splendor z 6 sierpnia 1993 r., 28-64

Lektury zalecane

Św. Josemaría Escrivá, homilia 
Wolność darem Bożym, w: Przyjaciele
Boga, 23-38

J. Ratzinger-Benedykt XVI, Sumienie i
prawda, w Id., Kościół: wspólnota w
drodze, tłum. Dariusz Chodyniecki,
Wydawnictwo Jedność, Kielce 2009

E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos.
Curso de teología moral fundamental,
Palabra, Madryt 2000, ss. 269-289,
316-332, 348-363, 399-409 i 430-434

--------------------------------------

[1] II Sobór Watykański, konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 17.
Por. Katechizm, 1731.



[2] Ibidem.

[3] Por. Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, I-II, q. 93, a. 1, c.; II Sobór
Watykański, deklaracja Dignitatis
humanae, 3

[4] Jan Paweł II, encyklika Veritatis
splendor z 6 sierpnia 1993 r., 43.

[5] Por. ibidem, Św. Tomasz z
Akwinu, Suma teologiczna, I-II, q. 91,
a. 2.

[6] Por. Jan Paweł II, encyklika 
Veritatis splendor, 44.

[7] Por. ibidem.

[8] „Stosowanie prawa naturalnego
jest bardzo zróżnicowane; może ono
wymagać refleksji dostosowanej do
wielości warunków życiowych,
zależnie od miejsca, czasu i
okoliczności. Niemniej jednak pośród
różnorodności kultur prawo
naturalne pozostaje normą łączącą



ludzi między sobą i nakładającą na
nich, mimo nieuniknionych różnic,
wspólne zasady” (Katechizm, 1957).

[9] Por. Jan Paweł II, encyklika 
Veritatis splendor, 42.

[10] Por. ibidem, 102.

[11] Pius XII, encyklika Humani
generis: DS 3876. Por. Katechizm,
1960.

[12] Por. II Sobór Watykański,
konstytucja dogmatyczna Dei
verbum, 15.

[13] Jan Paweł II, encyklika Veritatis
splendor, 24. Por. Św. Tomasz z
Akwinu, Suma teologiczna, I-II, q.
106, a. 1, c. i ad. 2.

[14] Por. Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, I-II, q. 108, a. 1.

[15] Por. Święty Tomasz z Akwinu, 
Suma teologiczna, I-II, q. 95, a. 2; 
Katechizm, 1959.



[16] Por. Jan Paweł II, encyklika 
Evangelium vitæ z 25 marca 1995 r.,
71.

[17] Jan Paweł II, Evangelium vitæ,
72-74.

[18] Por. II Sobór Watykański,
konstytucja dogmatyczna Lumen
gentium, 9.

[19] Por. Sobór Trydencki, Kanony o
sakramencie chrztu, 8: DS 1621.

[20] Św. Josemaría Escrivá, homilia 
Wolność darem Bożym, w: Przyjaciele
Boga, 37.

[21] Por. Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, I-II, q. 96, a. 6 i II-II, q.
120.

[22] Por. Jan Paweł II, encyklika 
Veritatis splendor, 76, 80, 81, 82.

[23] Jan Paweł II, Veritatis splendor,
59.



[24] Ibidem, 60.

[25] Por. ibidem, 60.

[26] Ibidem, 59.

[27] Por. ibidem, 62; II Sobór
Watykański, Gaudium et spes, 16.

[28] Sumienie pewne
nieprzezwyciężalnie błędne jest
regułą moralną nie w sposób
absolutny. Zobowiązuje tylko, kiedy
trwa błąd. I robi to nie dlatego, że
jest tym, czym jest samo w sobie:
obowiązkowa moc sumienia
pochodzi z prawdy, w związku z
czym sumienie błędne może
obowiązywać tylko w miarę, jak
subiektywnie i nieprzezwyciężalnie
uważa się za prawdziwe. W bardzo
istotnych materiach (umyślne
zabójstwo, i tak dalej) bardzo trudne
jest zaistnienie błędu niewinnego
sumienia.



[29] Por. Jan Paweł II, Veritatis
splendor, 64.

[30] „Zadania kierownictwa
duchowego należy tak orientować,
aby nie ulec fabrykowaniu istot,
którym brak własnego sądu i które
ograniczają się do wykonywania
praktycznie tego, co mówi im inny;
wręcz odwrotnie, kierownictwo
duchowe winno zmierzać do
kształcenia osób o wyrobionym
sądzie. Właściwe kryterium zakłada
dojrzałość, siłę przekonań,
dostateczną znajomość doktryny,
subtelność ducha, wykształcenie
woli” (Św. Josemaría Escrivá, 
Rozmowy z prałatem Escrivá, 93).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-26-wolnosc-prawo-i-
sumienie/ (10-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-26-wolnosc-prawo-i-sumienie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-26-wolnosc-prawo-i-sumienie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-26-wolnosc-prawo-i-sumienie/

	Temat 26. Wolność, prawo i sumienie

