
opusdei.org

Temat 26. Podmiot
moralny. Moralność
czynów ludzkich

Jedynie działania dobrowolne
mogą stanowić przedmiot
właściwej oceny moralnej.
Podstawowym elementem
formacji i życia
chrześcijańskiego jest
kształcenie w zakresie
złożonego świata uczuć.
Środkiem do uporządkowania
emocji jest nabywanie
nawyków moralnych zwanych
cnotami. Przedmiot, intencja i
okoliczności stanowią „źródła”
lub elementy konstytutywne
moralności ludzkich czynów.



Czyn moralnie dobry zakłada
jednocześnie dobro
przedmiotu, celu i okoliczności.

24-12-2022

Namiętności i czyny

Warto na początku wyjaśnić
rozróżnienie między namiętnościami
(zwanymi też uczuciami) a
działaniami dobrowolnymi. Czasami
zaskakuje kogoś nieprzewidziana
reakcja na ludzi, wydarzenia lub
rzeczy: wybuch gniewu, który
pojawia się niespodziewanie na
słowo uznane za obraźliwe;
spontaniczne uczucie smutku i
oszołomienia z powodu
niespodziewanej śmierci przyjaciela;
odruch zazdrości na widok cennego
przedmiotu. Te zjawiska nastroju,
które występują bez naszego
wpływu, których jesteśmy, niejako,



biernymi podmiotami, nazywamy
potocznie uczuciami lub
namiętnościami. Z kolei w innych
momentach widzimy, że jesteśmy
aktywnymi podmiotami naszych
działań, ponieważ planujemy je i
realizujemy z własnej inicjatywy:
decydujemy się na rozpoczęcie
studiów lub na pójście do chorego
przyjaciela, aby spędzić z nim trochę
czasu. Są również działaniami
dobrowolnymi te czyny, którymi
powstrzymujemy lub pozwalamy na
swobodne uleganie namiętnościom:
w obliczu obraźliwego słowa, które
budzi w nas poryw gniewu, możemy
zdecydować się nie reagować, lecz
milczeć z uśmiechem, albo
odpowiedzieć komuś, kto nas źle
traktuje, innym równie obraźliwym
słowem.

Tylko działania dobrowolne
podlegają właściwej ocenie moralnej,
tzn. tylko one mogą stanowić winę
moralną lub być czynem



chwalebnym. Nie oznacza to jednak,
że uczucia są zjawiskiem
neutralnym, ani że są nieistotne dla
życia chrześcijańskiego. Namiętności
zawierają w sobie osąd osoby lub
rzeczy, której dotyczą oraz przyjęcie
jakiejś postawy i sposobu
postępowania. Wobec osoby lub
rzeczy uznanej za dobrą pojawia się
emocja o znaku pozytywnym (radość,
entuzjazm), nasuwająca pozytywną
postawę i sposób działania
(aprobata, pochwała, zbliżenie się do
tej osoby); wobec osoby lub
zdarzenia uznanego za złe pojawia
się emocja o znaku negatywnym
(złość, smutek), generująca
negatywną postawę i sposób
działania (dezaprobata, agresja).
Ogólnie można powiedzieć, że
emocje, które wynikają z
autentycznego osądu i podpowiadają
postawę i dobry sposób
postępowania, są pomocne w życiu
chrześcijańskim, ponieważ
pozwalają na szybkie zrozumienie



tego, co jest dobre, i sprawiają, że
łatwo i przyjemnie wykonuje się
czyny, które są właściwe dla dobrego
dziecka Bożego. Emocje, które
zakładają fałszywy osąd (np. dlatego,
że widzą przestępstwo tam, gdzie go
nie ma) i sugerują moralnie
negatywną postawę i sposób
postępowania (np. brak miłosierdzia
lub brutalne zachowanie), są istotną
przeszkodą w życiu chrześcijańskim.

Ten, kto doświadcza negatywnych
namiętności, może mimo wszystko
zachowywać się dobrze, opierając się
emocjom i z wielkim wysiłkiem
spełniając dobry uczynek. Łatwo
jednak zrozumieć, że nie można
przez całe życie iść pod górę,
nieustannie opierając się naporowi
złych namiętności, robiąc to, czego
nie chce się robić i zawsze
odrzucając to, do czego skłaniają nas
nasze uczucia i emocje. Jeśli nie uda
się uporządkować i wykształcić
wewnętrznego świata uczuć, trudno



będzie rozeznać, co jest dobre,
ponieważ negatywne namiętności
zaciemniają umysł, często będzie się
im ulegać i czynić źle, a całkiem
możliwe, że ciągła walka doprowadzi
do zniechęcenia lub wyczerpania.

Z tego powodu poznanie złożonego
świata uczuć jest podstawowym
elementem formacji i życia
chrześcijańskiego. Oznacza to
kształtowanie, nadawanie dobrej i
chrześcijańskiej postaci światu
uczuć, tak aby emocje, które
powstają w nas spontanicznie,
pomagały nam rozeznawać i dobrze
czynić w sposób szybki, trafny i
przyjemny. Środkiem pozwalającym
uporządkować namiętności jest
nabywanie nawyków moralnych
zwanych cnotami (roztropność,
sprawiedliwość, wstrzemięźliwość
itp.), które zmieniają skłonności
leżące u podstaw namiętności.
Afektywność uporządkowana przez
cnotę sprawia, że lubimy robić to, co



dobre, a to, na co mamy ochotę i to,
czego oczekuje od nas Bóg, prawie
zawsze się pokrywa. Mówimy
„prawie zawsze”, ponieważ nieład
wynikający z grzechu
pierworodnego nie zawsze pozwala
na osiągnięcie doskonałego
porządku. Nawet najświętsi ludzie
czasem wpadają w gniew częściej niż
powinni.

Dla analizy moralności ludzkich
czynów ważne jest, aby pamiętać o
tym, co właśnie zostało powiedziane
o namiętnościach i uczuciach,
ponieważ wiele naszych
dobrowolnych działań jest
motywowanych przez namiętności i
uczucia; są one jakby naszym
sposobem reagowania na
doświadczane przez nas emocje lub
na kierowanie nimi. Przykładowo,
nie można właściwie ocenić
nieżyczliwości człowieka wobec
innej osoby, jeśli nie wie się, że ten
pierwszy został poważnie urażony



przez tego drugiego, i że musiał się
mocno kontrolować, aby nie posunąć
się do fizycznej agresji, oraz że
wypowiedziane przez niego
nieżyczliwe słowa w zasadzie
odzwierciedlają dość dobrą, choć nie
doskonałą, samokontrolę.
Niedostateczne przyłożenie się do
poznania osoby, do której czujemy
żywe uczucie apatii jest mniejszym
złem niż byłoby, gdyby zaniedbanie
było wynikiem dobrowolnego braku
zainteresowania. Wraz z
czynnościami dobrowolnymi, o
których będzie mowa poniżej, często
rozporządzamy przejściem w sferę
swobodnych instynktów, ruchów i
nalegań, które pochodzą z
mimowolnego świata uczuć..

Moralność czynów ludzkich

Jak zapowiedziano powyżej, tylko
działania dobrowolne (zwane też
czynami ludzkimi) są właściwymi
działaniami moralnymi, dobrymi lub



złymi. Katolicka doktryna moralna
uczy, że „moralność czynów ludzkich
zależy od:

– wybranego przedmiotu;

– zamierzonego celu, czyli od
intencji;

– okoliczności działania.

Przedmiot, intencja i okoliczności
stanowią «źródła», czyli elementy
konstytutywne moralności czynów
ludzkich” (Katechizm, 1750).

Zobaczmy, czym są te trzy elementy
działania.

Przedmiot moralny

Przedmiot moralny jest
„bezpośrednim celem świadomego
wyboru, który określa akt chcenia
osoby działającej”[1]. Zobaczmy
najpierw czym jest przedmiot
czynności, a następnie czym jest
przedmiot moralny.



Czyny definiuje i odróżnia od siebie
ich przedmiot. Ale tutaj „przedmiot”
odnosi się do samej materii czynu
dobrowolnego, czyli do tego, co
bezpośrednio określa akt woli, a nie
do zewnętrznego przedmiotu,
którego dotyczy. Na przykład: jeśli
Jan kupuje książkę, przedmiotem
woli Jana (to, co chce zrobić) jest
„kupienie książki”, a nie książka; jeśli
Piotr kradnie książkę, przedmiotem
woli Piotra jest „kradzież książki”, a
nie książka. Gdyby książka była
przedmiotem obu działań,
musielibyśmy przyjąć fałszywą tezę,
że „kupno książki” i „kradzież
książki” są działaniami
identycznymi, gdyż oba miałyby ten
sam przedmiot: książkę.

Dla podkreślenia konieczności
zwrócenia uwagi na to, co podmiot
zamierza uczynić, św. Jan Paweł II
napisał, że aby poznać, jaki jest
moralny przedmiot czynu, „należy
przyjąć perspektywę osoby działającej



[...]. Za przedmiot określonego aktu
moralnego nie można zatem uznać
jakiegoś procesu czy wydarzenia
należącego wyłącznie do porządku
fizycznego i godnego uwagi tylko
dlatego, że wywołuje określony stan
rzeczy w świecie zewnętrznym”[2].

Wyrażenie „przedmiot moralny”
oznacza, że przedmiot woli stawia się
w powiązaniu z cnotami i wadami.
„Kupno książki” jest przedmiotem
dobrym, podczas gdy „kradzież
książki” jest przedmiotem złym,
ponieważ pierwsze jest zgodne z
cnotą sprawiedliwości, podczas gdy
drugie sprzeciwia się tej cnocie.

Doktryna katolicka utrzymuje, że
wartość moralna czynów ludzkich
(czy są one dobre czy złe) zależy
przede wszystkim i zasadniczo od
pozytywnej lub negatywnej wartości
przedmiotu moralnego[3], czyli od
zgodności przedmiotu lub
zamierzonego czynu z prawym



rozumem, którego podstawowymi
zasadami są cnoty. Czyny, które ze
względu na swój przedmiot
sprzeciwiają się istotnym wymogom
cnót (sprawiedliwości,
umiarkowaniu itd.), są ze swej istoty
wewnętrznie złe, tzn. są złe. „zawsze
i same z siebie, to znaczy ze względu
na swój przedmiot, a niezależnie od
ewentualnych intencji osoby
działającej i od okoliczności”[4].
Wewnętrznie złe są np. cudzołóstwo,
aborcja i kradzież.

Proporcjonalizm i 
konsekwencjonalizm to błędne teorie
dotyczące pojęcia i kształtowania
moralnego przedmiotu działania,
według których ma on być określany
w oparciu o „proporcje” między
dobrem a złem, które zawierają się w
naszym dążeniu, lub w mogących z
niego wyniknąć „konsekwencjach”[5].

Intencja



Podczas gdy przedmiot moralny
odnosi się do tego, czego chce wola
poprzez konkretny akt (np. kupić
książkę), intencja odnosi się do tego,
dlaczego tego chce (np. przygotować
się do egzaminu, sprawić komuś
prezent). Intencja zakłada, że to,
czego pragnie wola, nie może być
uzyskane natychmiast, lecz poprzez
inne działania. Chęć podarowania
książki w prezencie jest
przedmiotem intencji, jeśli aby
podarować książkę w prezencie,
trzeba najpierw zdecydować się na
inne działania: zakup książki, pójście
do domu osoby, której ma być
podarowany prezent itd.

Intencja „nie ogranicza się do
ukierunkowania naszych
poszczególnych działań, ale może
porządkować pod kątem tego samego
celu wiele działań. Może
ukierunkować całe życie na cel
ostateczny”[6]. W postępowaniu
człowieka pojawia się zwykle szereg



podporządkowanych sobie celów:
ktoś chce mieć książkę, aby
przygotować się do egzaminu, potem
zdaje egzamin, aby uzyskać
kwalifikacje zawodowe, chce
posiadać te kwalifikacje, aby mieć
dobrą pensję i wykonywać
pożyteczną dla społeczeństwa pracę,
i tak dalej. W końcu w każdym
działaniu istnieje ostateczny cel,
który jest pożądany dla samego
siebie, a nie ze względu na coś
innego. Powinien być nim Bóg, ale
może to być również próżność, chęć
zdobycia władzy lub wzbogacenia
się, itp. Mówi się zatem, że czyn,
który ze względu na swój przedmiot
jest „skierowany ku” Bogu, „osiąga
następnie swą ostateczną i istotną
doskonałość, gdy wola rzeczywiście
zwraca go ku Bogu”[7].

Intencja, jak każdy inny akt woli,
może być moralnie dobra lub zła.
Jeśli jest dobra, może wzmacniać
dobro, jakie dany uczynek ma dla



swojego przedmiotu. Z drugiej strony
zaś „nie czyni ani dobrym, ani
słusznym zachowania, które samo w
sobie jest nieuporządkowane (jak
kłamstwo czy oszczerstwo). Cel nie
uświęca środków”[8]. Jeśli intencja
jest zła, może zwiększyć zło, jakie
powoduje czyn ze względu na swój
przedmiot moralny, a także może
uczynić złym czyn, który ze względu
na swój przedmiot jest dobry, jak to
się może zdarzyć, gdy ktoś zacznie
traktować inną osobę z życzliwością
wyłącznie w celu zaszkodzenia jej
później[9].

Okoliczności

Okoliczności „są drugorzędnymi
elementami czynu moralnego.
Przyczyniają się one do
powiększenia lub zmniejszenia
dobra lub zła moralnego czynów
ludzkich (np. wysokość skradzionej
kwoty). Mogą one również
zmniejszyć lub zwiększyć



odpowiedzialność sprawcy (np.
działanie ze strachu przed
śmiercią)”[10]. Okoliczności „nie mogą
uczynić ani dobrym, ani słusznym
tego działania, które jest samo w
sobie złe”[11] . Istnieją okoliczności,
które mogą dodać do czynu nową
przyczynę zła, jak w przypadku
czynu nieczystego popełnionego
przez osobę, która złożyła ślub
czystości. Okoliczności tego rodzaju
należy podać na spowiedzi
sakramentalnej.

Można w skrócie powiedzieć, że
„czyn moralnie dobry zakłada
jednocześnie dobro przedmiotu, celu
i okoliczności”[12].

Pośredni przedmiot woli

Pośrednim przedmiotem woli jest
konsekwencja czynu (skutek
uboczny), która nie jest w żaden
sposób ani przedmiotem
zainteresowania, ani przedmiotem
pożądania, ani jako cel, ani jako



środek, ale jest przewidziana i
dozwolona o tyle, o ile jest
nieuchronnie związana z tym, co jest
poszukiwane. I tak na przykład
osoba poddaje się leczeniu białaczki,
które powoduje, jako skutek uboczny,
łysienie; kobieta, która chciałaby
założyć rodzinę, pozwala na
usunięcie macicy, w której rozwinął
się poważny złośliwy guz, którego
nie można wyleczyć innymi
metodami, i w konsekwencji staje się
bezpłodna. Łysina i bezpłodność to
pośrednie przedmioty woli, nie
chciane, ale znane i przewidziane
skutki uboczne, które konieczność
zmusza do zaakceptowania. Gdy
jakieś działanie ma negatywny
pośredni wpływ na siebie lub na
innych, pojawia się problem jego
moralnej słuszności. Św. Paweł
naucza, że należy unikać pewnych
czynów, które choć same w sobie są
dozwolone, mają uboczny lub
pośredni skutek w postaci zgorszenia
tych, którzy są słabi w wierze[13].



Jest to ważne w życiu moralnym,
ponieważ zdarza się, że istnieją
działania, które mają dwa skutki
(działania o podwójnym skutku),
jeden dobry i jeden zły, i może być
dozwolone ich wykonanie w celu
uzyskania dobrego skutku (który jest
bezpośrednio pożądany), nawet jeśli
nie można uniknąć złego skutku
(który jest zatem tylko pośrednio
pożądany). Są to niekiedy bardzo
delikatne sytuacje, w których
rozsądnie jest szukać porady u osób,
które mogą jej udzielić.

Można wskazać pewne warunki,
które muszą łącznie zostać spełnione
aby czyn był wykonany (albo
zaniechany) zgodnie z moralnością,
gdy powoduje on również negatywne
skutki. Te warunki to:

1) Realizowany czyn musi sam w
sobie być dobry, a przynajmniej
neutralny.



2) Dobry skutek nie może być
osiągnięty przez zło: nie można
czynić zła, aby doprowadzić do
dobra. Jeśli pożądane dobro
pochodzi ze zła, to nie jest już
„pośrednio dobrowolne”, ale
bezpośrednio chciane jako środek.

3) Osoba musi bezpośrednio dążyć
do dobrego skutku (czyli mieć
właściwą intencję), a z konieczności
akceptować zły skutek. W tym sensie
będzie starać się zrobić wszystko,
aby uniknąć, a przynajmniej
ograniczyć, zły skutek.

4) Musi istnieć proporcjonalność
między dobrem, do którego się dąży,
a złem, które się dopuszcza: nie jest
moralnie uzasadnione ryzykowanie
własnego życia, aby zarobić kilka
dolarów, ani narażanie ciąży poprzez
zażywanie leku w celu uniknięcia
niewielkich niedogodności.
Proporcjonalność wymaga, aby
dobry skutek był tym większy, im: a)



poważniejsze jest dopuszczane zło; b)
im bliżej jest między dokonanym
czynem a wytworzonym złem: czym
innym jest zainwestowanie swoich
oszczędności w wydawnictwo, które
ma wiele niemoralnych publikacji, a
czym innym zainwestowanie ich w
bank, który kontroluje część
wydawnictwa; c) im większa jest
pewność, że zły skutek zostanie
wytworzony: jak w przypadku
sprzedaży alkoholu alkoholikowi; d)
im większy jest obowiązek
zapobieżenia złu: np. gdy w grę
wchodzi władza cywilna lub
kościelna.

Odpowiedzialność moralna

Czyn jest moralnie przypisywany
temu, kto go dokonuje, dokładnie w
takiej mierze, w jakiej jest on
dobrowolny[14]. „Poczytalność i
odpowiedzialność za działanie mogą
zostać zmniejszone, a nawet
zniesione, na skutek niewiedzy,



nieuwagi, przymusu, strachu,
przyzwyczajeń, nieopanowanych
uczuć oraz innych czynników
psychicznych lub społecznych”[15].
Również emocje, jeśli są silne, mogą
zmniejszyć odpowiedzialność czynu,
a w skrajnych przypadkach (silna
panika przed trzęsieniem ziemi)
mogą ją całkowicie wyeliminować.

Zasługa

„Pojęcie «zasługa» oznacza na ogół
należną zapłatę ze strony wspólnoty
lub społeczności za działanie jednego
z jej członków, uznane za dobre lub
szkodliwe, zasługujące na nagrodę
lub karę. Zasługa wynika z cnoty
sprawiedliwości, zgodnie z zasadą
równości, która nią rządzi”[16].

W znaczeniu ściśle prawnym nie
istnieje ze strony człowieka zasługa
względem Boga[17]. Jednakże na mocy
Bożego zamysłu, by włączyć
człowieka w dzieło swojej łaski[18],
człowiek, który czyni dobre uczynki



będąc w łasce Bożej, otrzymuje „- w
konsekwencji darmowej
sprawiedliwości Bożej -prawdziwą
zasługę. Jest to prawo łaski,
absolutne prawo miłości, które czyni
nas «współdziedzicami» Chrystusa i
godnymi otrzymania obiecanego
dziedzictwa życia wiecznego”[19].

Jeśli chodzi o to, na co można
zasłużyć, warto mieć na uwadze, że
„nikt nie może wysłużyć sobie
pierwszej łaski, która znajduje się u
początku nawrócenia, przebaczenia i
usprawiedliwienia. Poruszeni przez
Ducha Świętego i miłość możemy
później wysłużyć sobie i innym łaski
potrzebne zarówno do naszego
uświęcenia, wzrostu łaski i miłości,
jak i do otrzymania życia wiecznego.
Same tylko dobra doczesne, jak
zdrowie, przyjaźń, mogą zostać
wysłużone zgodnie z mądrością
Bożą. Te łaski i dobra są
przedmiotem modlitwy
chrześcijańskiej. Modlitwa wyraża



naszą potrzebę łaski dla czynów
zasługujących”[20].

Ángel Rodríguez Luño

Bibliografía podstawowa

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
1749-1761.

—Jan Paweł II, Veritatis splendor, 6-
VIII-1993, 71-83.

Polecane lektury

Enrique Colom y Ángel Rodríguez
Luño, Elegidos en Cristo para ser
santos. Curso de Teología Moral
Fundamental, Palabra, Madrid 2000,
pp. 147-200. Una versión más
reciente de este mismo texto se
encuentra en: https://
www.eticaepolitica.net/
corsodimorale/Fundamental06.pdf

[1] Jan Paweł II, Veritatis splendor, 78.
Por.Katechizm, 1751.

https://www.eticaepolitica/
https://www.eticaepolitica/
https://www.eticaepolitica.net/


[2] Jan Paweł II, Veritatis splendor, 78.

[3] „Moralność ludzkiego czynu zależy
przede wszystkim i zasadniczo od
przedmiotu rozumnie wybranego
przez świadomą wolę” (Jan Paweł
II,Veritatis splendor, 78).

[4] Tamże, 80; Por.Katechizm, 1756.

[5] Teorie te nie twierdzą, że „można
uczynić zło, aby uzyskać dobro”, ale
że nie można powiedzieć, że istnieją
zachowania, które zawsze są złe,
ponieważ zależy to w każdym
przypadku od „proporcji” między
dobrem a złem, czy też od
„konsekwencji” (Por. Jan Paweł II, 
Veritatis splendor, 75). Na przykład,
proporcjonalista nie utrzymywałby,
że „jest moralnie dopuszczalne
oszukiwanie dla osiągnięcia dobrego
celu”, ale rozpatrywałby, czy to, co
się czyni, jest oszukiwaniem czy nie
(czy to, co jest „obiektywnym
wyborem”, jest oszukiwaniem),
biorąc pod uwagę wszystkie



okoliczności, oraz intencję. W końcu
mógłby powiedzieć, że to co jest w
rzeczywistości oszustwem, nie jest
oszustwem i próbowałby uzasadnić
to działanie (lub każde inne).

[6] Katechizm, 1752.

[7] Jan Paweł II, Veritatis splendor, 78.

[8] Katechizm, 1753. „Zdarza się często
że człowiek działa w dobrej intencji,
ale bez duchowego pożytku,
ponieważ zabrakło mu prawej woli;
dzieje się tak wówczas, gdy na
przykład ktoś kradnie, aby nakarmić
biednego: w tym przypadku, chociaż
intencja jest dobra, brakuje prawości
woli. W konsekwencji, nie można
usprawiedliwić żadnego złego czynu
dokonanego w dobrej intencji: «A
czyż mamy (jak nas powtarzają i jak
niektórzy powiadają, że mówimy)
czynić złe rzeczy, aby z nich wyszły
dobre? Potępienie takich jest
sprawiedliwe» (por. Rz 3, 8)” (Św.
Tomasz z Akwinu, In duo praecepta



caritatis: Opuscula theologica, II,
1168).

[9] Por. Katechizm, 1753.

[10] Tamże, 1754.

[11] Tamże.

[12] Tamże, 1755.

[13] Por. Rz14,14-21.

[14] Por. Katechizm, 1734.

[15] Katechizm, 1735.

[16] Katechizm, 2006. Wina to w
konsekwencji odpowiedzialność, jaką
zaciągamy przed Bogiem, grzesząc i
zasługując na karę.

[17] Por. Katechizm, 2007.

[18] Por. Tamże, 2008.

[19] Tamże, 2009. Por. Sobór
Trydencki: DS 1546.



[20] Katechizm, 2010.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-26-podmiot-moralny-

moralnosc-czynow-ludzkich/
(23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-26-podmiot-moralny-moralnosc-czynow-ludzkich/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-26-podmiot-moralny-moralnosc-czynow-ludzkich/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-26-podmiot-moralny-moralnosc-czynow-ludzkich/

	Temat 26. Podmiot moralny. Moralność czynów ludzkich

