
opusdei.org

Temat 25. Życie
chrześcijańskie.
Prawo a sumienie

Prawo wieczne, prawo
naturalne, Nowe Prawo lub
Prawo Chrystusa, ludzkie
prawa polityczne i kościelne są
prawami moralnymi w bardzo
różnym sensie, chociaż
wszystkie mają ze sobą coś
wspólnego. Sumienie formułuje
obowiązek moralny w świetle
prawa naturalnego, jest
najbliższą normą moralności
osobistej. W celu
ukształtowania prawego
sumienia konieczne jest
kształcenie rozumu w poznaniu



prawdy, w czym chrześcijanin
może liczyć na pomoc
Magisterium Kościoła, oraz
kształcenie woli i uczuć poprzez
praktykę cnót.

25-12-2022

Aby udzielić swojej dobroci i
wiecznego szczęścia, Bóg zechciał
stworzyć rozumne i wolne istoty
(aniołów i ludzi), którym w sposób
wolny przekazał udział w swojej
boskiej naturze, który teologia
określa jako łaskę uświęcającą. Ten
boski dar, który otrzymujemy wraz z
wiarą i chrztem, który czyni z ludzi
przybrane dzieci Boże, jest z
początku jak ziarno, które musi
rozwijać się i rosnąć aż do pełni
eschatologicznej po śmierci, w życiu
wiecznym. Życie chrześcijańskie jest
życiem człowieka jako dziecka
Bożego w Chrystusie poprzez Ducha



Świętego, które dokonuje się
pomiędzy chrztem a przejściem do
życia wiecznego. Najwyższą regułą
moralną życia chrześcijańskiego jest
ten Boski projekt zbawczy, który
teologia moralna nazywa prawem
wiecznym.

Prawo wieczne i naturalne prawo
moralne

Pojęcie prawa jest analogiczne.
Prawo wieczne, prawo naturalne,
Nowe Prawo lub Prawo Chrystusa,
prawa człowieka polityczne i
kościelne są prawami moralnymi w
bardzo różnym sensie, chociaż
wszystkie mają coś wspólnego.

Prawem wiecznym nazywamy plan
Mądrości Bożej, mający na celu
doprowadzenie całego stworzenia do
swojego celu[1]; jeśli chodzi o rodzaj
ludzki, odpowiada ono odwiecznemu
zbawczemu planowi Boga, przez
który wybrał nas w Chrystusie,
„abyśmy byli święci i nieskalani



przed Jego obliczem”, „z miłości
przeznaczył nas dla siebie jako
przybranych synów przez Jezusa
Chrystusa”[2]. W tym projekcie
zawarte jest pełne szczęście
człowieka, które polega na widzeniu
Boga, a na tym świecie i jeszcze nie w
pełni, na życiu w zjednoczeniu z
Chrystusem, który zawsze pragnie
naszego dobra.

Bóg prowadzi każde stworzenie do
jego celu zgodnie z jego naturą.
Konkretnie „o ludzi jednak Bóg dba
w inny sposób, niż o istoty, które nie
są osobami: nie «od zewnątrz»,
poprzez prawa natury fizycznej, ale
«od wewnątrz», za pośrednictwem
rozumu, który poznając dzięki
przyrodzonemu światłu odwieczne
prawo Boże, jest w stanie wskazać
człowiekowi właściwy kierunek
wolnego działania”[3].

Prawo moralne naturalne jest
uczestnictwem rozumnego



stworzenia w prawie wiecznym[4].
Odwiecznego zamysłu Bożego, aby
doprowadzić nas do pełnego
szczęścia, jako takiego nie możemy
poznać, ponieważ nie widzimy, co
jest w umyśle Boga. Ale dając nam
światło, które pozwala nam odróżnić,
co jest dla nas dobre, a co złe, Bóg
pozwala nam poznać część swojego
odwiecznego planu. Dlatego można
powiedzieć, że naturalne prawo
moralne jest „prawem odwiecznym,
które zostało wpisane w naturę istot
obdarzonych rozumem i skłania je
ku właściwemu działaniu i celowi” [5].
W związku z tym jest to boskie
prawo (boskie-naturalne). To, co
naturalne prawo moralne daje nam
do zrozumienia, ma moc prawa jako
głos i interpretator najwyższego
rozumu Bożego, w którym
uczestniczy nasz duch i do którego
przylega nasza wolność.[6]. Nazywa
się je naturalnym, dlatego że polega
na świetle rozumu, jakie każdy
człowiek ma z natury.



Naturalne prawo moralne jest
pierwszym krokiem w
przekazywaniu całemu rodzajowi
ludzkiemu boskiego planu
zbawczego, którego pełne poznanie
jest możliwe tylko dzięki Objawieniu.
Jak już powiedziano, ten boski plan
jest taki, abyśmy wszyscy mogli
osiągnąć nasze pełne szczęście w
oglądaniu Boga.

— Przymioty. Naturalne prawo
moralne jest powszechne, ponieważ
rozciąga się na każdą osobę ludzką,
ze wszystkich epok[7]. Pomimo
różnorodności kultur na przestrzeni
dziejów, rozum ludzki zachowuje
swoją jednolitość, co sprawia, że
dialog między różnymi kulturami
jest możliwy, jakkolwiek czasem
może wydawać się trudny.

„Prawo naturalne jest niezmienne i
trwałe pośród zmian historycznych;
istnieje wśród zmieniających się
poglądów i obyczajów oraz wspiera



ich postęp. Zasady, które są jego
wyrazem, pozostają ważne w swojej
istocie”[8]. Niezmienne są
podstawowe zasady, które
zastosowane do zmieniającej się
rzeczywistości społecznej mogą
dawać różne konkretne
zastosowania, natomiast
obowiązujące podstawy pozostają
wciąż trwałe[9].

Jest zobowiązujące, ponieważ
człowiek, aby zmierzać ku Bogu,
musi dobrowolnie czynić dobro, a
unikać zła; aby to jednak było
możliwe musi umieć odróżnić dobro
od zła, czego dokonuje przede
wszystkim dzięki światłu
naturalnego rozumu[10].
Przestrzeganie naturalnego prawa
moralnego może być czasem trudne,
ale nigdy nie jest niemożliwe[11].

—Znajomość prawa naturalnego.
Zasady prawa naturalnego mogą być
poznane przez wszystkich przy



pomocy rozumu. W rzeczywistości
jednak, nie wszystkie jego
przykazania są poznawane przez
każdego w sposób jasny i
bezpośredni[12]. Jego rzeczywiste
poznanie może być uwarunkowane
osobistym nastawieniem każdego,
środowiskiem społecznym i
kulturalnym, odebranym
wychowaniem, i tak dalej. Można
powiedzieć, że prawo naturalne jest
tak naturalne jak język: każdy
zdrowy człowiek ma zdolność
mówienia, ale w rzeczywistości
będzie mówił mniej lub bardziej
poprawnie i elokwentnie w
zależności od poziomu
wykształcenia. Naturalna zdolność
do poznania dobra i zła potrzebuje
odpowiedniego uformowania, aby w
pełni dotrzeć do wszystkich
istniejących prawd moralnych.

Pozytywne prawo Boże



Ponieważ następstwa grzechu do
dziś nie zostały całkowicie usunięte i
mogą w mniejszym lub większym
stopniu zaciemniać rozum, łaska i
Objawienie są konieczne dla
człowieka, aby prawdy moralne
mogły być poznane „przez
wszystkich łatwo, ze stałą pewnością
i bez domieszki błędu”[13]. Objawienie
Boże dokonało się poprzez stopniowy
proces na przestrzeni dziejów.

Stare Prawo, objawione przez Boga
Mojżeszowi, „stanowi pierwszy etap
prawa objawionego. Jego przepisy
moralne streszczają się w dziesięciu
przykazaniach”[14], które wyrażają
bezpośrednie wnioski wynikające z
naturalnego prawa moralnego. Cała
ekonomia Starego Testamentu jest
skierowana przede wszystkim na
przygotowanie, głoszenie i
oznaczanie przyjścia Zbawiciela[15].

Nowe Prawo, czyli Prawo
Ewangeliczne albo Prawo



Chrystusowe „to łaska Ducha
Świętego udzielona poprzez wiarę w
Chrystusa. Zewnętrzne nakazy, o
których mówi także Ewangelia,
usposabiają do przyjęcia tej łaski lub
sprawiają, że w życiu człowieka
dojrzewają jej owoce”[16].

Głównym elementem Prawa
Chrystusowego jest łaska Ducha
Świętego, która uzdrawia całego
człowieka i przejawia się w wierze,
która działa przez miłość[17]. Jest to
przede wszystkim prawo
wewnętrzne, które daje wewnętrzną
siłę do czynienia tego, czego naucza.
Po drugie, jest to również prawo
pisane, które znajduje się w naukach
Pana (Kazanie na Górze,
błogosławieństwa, i tak dalej) oraz w
katechezach moralnych Apostołów,
które można streścić w przykazaniu
miłości. Ten drugi element ma
znaczenie drugorzędne, gdyż łaska
Ducha Świętego wlana w serce
wierzącego pociąga za sobą



koniecznie „życie według Ducha” i
wyraża się poprzez „owoce Ducha”,
którym przeciwstawiają się „uczynki
z ciała”[18].

Kościół, poprzez swoje Magisterium,
jest autentycznym interpretatorem
prawa naturalnego[19]. Ta misja nie
ogranicza się tylko do wiernych, ale -
na mocy nakazu Chrystusa: euntes,
docete omnes gentes - idźcie i
nauczajcie wszystkie narody[20]—
obejmuje wszystkich ludzi. Stąd
spoczywający na chrześcijanach
obowiązek nauczania naturalnego
prawa moralnego, ponieważ przez
wiarę i z pomocą Magisterium
poznają je łatwo i bez błędu.

Prawa cywilne

Prawa cywilne to akty normatywne
wydawane przez organy państwowe
(na ogół przez organ legislacyjny
państwa) w celu ogłaszania,
ukazywania wprost lub 
konkretyzowania wymogów



naturalnego prawa moralnego,
konieczne do umożliwiania i
stosownego regulowania życia
obywateli w zakresie społeczności
zorganizowanej politycznie[21].
Powinny gwarantować przede
wszystkim pokój i bezpieczeństwo,
wolność, sprawiedliwość, ochronę
fundamentalnych praw osoby
ludzkiej i moralności publicznej[22].

Cnota sprawiedliwości pociąga za
sobą moralny obowiązek
przestrzegania sprawiedliwych praw
cywilnych. Waga tego obowiązku
zależy od większego lub mniejszego
znaczenia treści prawa dla dobra
wspólnego społeczeństwa.

Niesprawiedliwe są prawa, które są
sprzeczne z naturalnym prawem
moralnym i wspólnym dobrem
społeczeństwa. Dokładniej mówiąc,
niesprawiedliwe są prawa:

1) które zakazują robienia czegoś, co
dla obywateli jest moralnie



nakazane, albo które nakazują
robienie czegoś, czego nie można
zrobić bez popełnienia winy
moralnej;

2) te, które wyrządzają szkodę lub
pozbawiają należytej ochrony
wartości, które należą do dobra
wspólnego: życia, sprawiedliwości,
podstawowych praw osoby,
małżeństwa lub rodziny, itd.;

3) te, które nie są legalnie uchwalone;

4) które nie rozkładają na obywateli
obciążeń i korzyści w sprawiedliwy i
proporcjonalny sposób.

Niesprawiedliwe prawa cywilne nie
obowiązują w sumieniu. Przeciwnie,
istnieje moralny obowiązek
nieprzestrzegania ich postanowień,
zwłaszcza jeśli są niesprawiedliwe z
powodów wskazanych w punktach 1)
i 2), wyrażania swojej niezgody i
próby ich zmiany w miarę
możliwości lub przynajmniej



zmniejszenia ich negatywnych
skutków. Czasem trzeba będzie uciec
się do klauzuli sumienia[23].

Prawa kościelne i przykazania
Kościoła

Bóg, chcąc zbawić ludzi, chciał
również, aby tworzyli oni
społeczność[24]: Kościół, założony
przez Jezusa Chrystusa i obdarzony
przez Niego wszelkimi środkami do
wypełnienia swego
nadprzyrodzonego celu, jakim jest
zbawienie dusz. Wśród tych środków
znajduje się władza ustawodawcza,
którą ma Biskup Rzymu dla Kościoła
powszechnego, a ordynariusze
diecezjalni - i władze im równe - dla
własnych obszarów. Większość
przepisów o zasięgu powszechnym
zawiera Kodeks Prawa
Kanonicznego. Istnieje jeden Kodeks
dla wiernych obrządku łacińskiego
oraz drugi dla wiernych obrządków
wschodnich.



Prawa kościelne rodzą rzeczywisty
obowiązek moralny[25] który będzie
poważny lub lżejszy w zależności od
powagi materii.

Istnieje pięć najbardziej ogólnych
przykazań Kościoła: 1.w niedziele i w
inne nakazane dni świąteczne wierni
są zobowiązani uczestniczyć we
Mszy świętej i powstrzymać się od
prac służebnych[26]; 2. każdy wierny
jest zobowiązany przynajmniej raz w
roku spowiadać się ze swych
grzechów[27]; 3. każdy wierny jest
zobowiązany przynajmniej raz w
roku na Wielkanoc przyjąć Komunię
świętą[28]; 4. w dni pokuty
wyznaczone przez Kościół wierni są
zobowiązani powstrzymać się od
spożywania mięsa i zachować post[29];
5. wierni są zobowiązani dbać o
potrzeby Kościoła[30].

Sumienie moralne

„Sumienie moralne jest sądem
rozumu, przez który osoba ludzka



rozpoznaje jakość moralną
konkretnego czynu, który zamierza
wykonać, którego właśnie dokonuje
lub którego dokonała”[31]. Sumienie
formułuje „obowiązek moralny w
świetle prawa naturalnego: jest to
obowiązek czynienia tego, co
człowiek poprzez akt sumienia 
poznaje jako dobro powierzone mu 
tu i teraz”[32]. Tak więc, na przykład,
kiedy pod koniec dnia robimy
rachunek sumienia, możemy zdać
sobie sprawę, że coś, co
powiedzieliśmy, było sprzeczne z
przykazaniem miłości. Albo kiedy
zastanawiamy się przed zrobieniem
czegoś, sumienie może nam
uświadomić, że działanie, które
zaplanowaliśmy, zraniłoby prawo
jakiejś osoby, a więc byłoby
przestępstwem przeciwko
sprawiedliwości.

Sumienie stanowi „bezpośrednią
normę osobistej moralności”[33],
dlatego, kiedy działa się wbrew



sumieniu, popełnia się moralne zło.
Ta rola bezpośredniej normy należy
do sumienia nie dlatego, że jest ono
najwyższą normą[34], tylko dlatego że
ma dla człowieka nieuchronny
ostateczny charakter: „osąd sumienia
jest „ostateczną” instancją, która
orzeka o zgodności konkretnego
zachowania z prawem”[35]: kiedy
człowiek osądza z pewnością, po
zbadaniu problemu za pomocą
wszystkich dostępnych mu środków,
nie istnieje wyższa instancja,
sumienie sumienia, sąd sądu,
ponieważ w przeciwnym razie
ciągnęłoby się to w nieskończoność.

Nazywamy sumieniem prawym lub 
prawdziwym sumienie, które osądza
prawdziwie moralną jakość czynu,
natomiast sumieniem błędnym takie,
które nie osiąga prawdy, oceniając
jako dobry uczynek ten, który w
rzeczywistości jest zły, i odwrotnie.
Przyczyną błędu sumienia jest 
niewiedza (ignorancja), która może



być nieprzezwyciężona (i
niezawiniona), jeżeli opanowuje
człowieka do takiego stopnia, że nie
pozostawia żadnej możliwości jej
rozpoznania i oddalenia, albo 
przezwyciężalna (i zawiniona), jeżeli
można by ją rozpoznać i
przezwyciężyć, ale trwa ona nadal,
dlatego że człowiek nie chce dołożyć
starań, żeby ją pokonać[36]. Sumienie
błędne w sposób zawiniony nie
uwalnia od grzechu, a nawet może
uczynić go poważniejszym.

Sumienie jest pewne, kiedy wydaje
osąd z moralną pewnością, że się nie
myli. Mówi się, że jest 
prawdopodobne, kiedy osądza z
przekonaniem, że istnieje pewne
prawdopodobieństwo pomyłki, ale że
jest ono mniejsze niż
prawdopodobieństwo nieomylności.
Mówi się, że jest wątpliwe, kiedy
prawdopodobieństwo pomyłki jest
uważane za takie samo lub większe
niż nieomylności. Wreszcie nazywa



się je zawikłanym, kiedy nie odważa
się osądzać, dlatego że uważa, że
grzechem jest zarówno dokonanie
jakiegoś czynu, jak i jego
zaniechanie.

W praktyce powinno się iść tylko za 
sumieniem pewnym i prawym albo 
sumieniem pewnym
nieprzezwyciężalnie błędnym[37]. Nie
powinno się działać z sumieniem
wątpliwym, ale należy wyjść z
wątpliwości przez modlitwę,
dogłębną analizę, stawianie pytań, i
tak dalej.

Formowanie sumienia

Czyny moralnie negatywne
dokonywane z nieprzezwyciężalną
ignorancją są szkodliwe dla tego, kto
je popełnia, a być może również i dla
innych, a w każdym razie mogą
przyczynić się do większego
zaciemnienia sumienia. Stąd
konieczna jest potrzeba
kształtowania sumienia[38].



Aby uformować prawe sumienie,
konieczne jest ukształtowanie
rozumu w poznaniu prawdy - w
czym chrześcijanin może liczyć na
pomoc Magisterium Kościoła - oraz
wychowanie woli i afektywności
poprzez praktykę cnót[39]. Jest to
zadanie, które trwa całe życie[40].

Szczególnie ważne dla formacji
sumienia są pokora, którą nabywa
się przez życie w szczerości przed
Bogiem, oraz kierownictwo
duchowe[41].

Dobrze ukształtowane sumienie
potrzebuje praktykowania moralnej
cnoty słuszności (epikeia). Epikeia
prowadzi do postępowania
odmiennego od litery prawa, gdy w
obliczu sytuacji nieprzewidzianej
przez ogólne i proste formuły prawa,
postępowanie zgodne z prawem
byłoby błędne lub szkodliwe. I tak na
przykład władze policyjne
zastrzegają, że do strefy



międzynarodowej lotniska można
wchodzić i wychodzić z niej tylko
przez bramki do tego przeznaczone.
Odnosi się to do zwykłego
postępowania. Ale jasne jest, że w
przypadku trzęsienia ziemi, które
zniszczy wejścia i uniemożliwi
korzystanie z tych bramek, ludzie w
środku będą musieli uciekać gdzie
się da. Postanowienia władz,
wyrażone w sposób ogólny, odnoszą
się do codziennych sytuacji, a nie do
wyjątkowych okoliczności, których
nikt nie jest w stanie przewidzieć.

Ángel Rodríguez Luño

Bibliografia podstawowa

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
1730-1742, 1776-1794 i 1950-1974.

—Jan Paweł II, Encyklika Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 28-64.

Zalecane lektury



—Św. Josemaría, Homilia Wolność,
dar od Boga, w Przyjaciele Boga,
23-38.

—Enrique Colom, Ángel Rodríguez
Luño, Elegidos en Cristo para ser
santos. Curso de teología moral
fundamental, Palabra, Madrid 2000,
pp. 316-332, 348-363, 399-409,
424-428 y 430-434.

[1] Por. Św. Tomasz z Akwinu, Summa
Theologiae, I-II, z. 93, a. 1, c.; Sobór
Watykański II, Dignitatis humanae, 3.

[2] Ef 1,4-5.

[3] Jan Paweł II, Veritatis splendor, 6-
VIII-1993, 43.

[4] Por. tamże; Św. Tomasz z Akwinu, 
Summa Theologiae, I-II, z. 91, a. 2.

[5] Por. Jan Paweł II, Veritatis
splendor, 44.

[6] Por. Tamże.



[7] Por. Katechizm, 1956.

[8] Tamże, 1958.

[9]„Stosowanie prawa naturalnego
jest bardzo zróżnicowane; może ono
wymagać refleksji dostosowanej do
wielości warunków życiowych,
zależnie od miejsca, czasu i
okoliczności. Niemniej jednak pośród
różnorodności kultur prawo
naturalne pozostaje normą łączącą
ludzi między sobą i nakładającą na
nich, mimo nieuniknionych różnic,
wspólne zasady” (Katechizm, 1957).

[10] Por. Jan Paweł II, Veritatis
splendor, 42.

[11] Por. Tamże, 102.

[12] Por. Katechizm, 1960.

[13] Pius XII, Humani generis: DS 3876. 
Por. Katechizm, 1960.

[14] Katechizm, 1962.



[15] Por. Sobór Watykański II, Dei
verbum, 15.

[16] Jan Paweł II, Veritatis splendor, 24.
Por. Św. Tomasz z Akwinu, Summa
Theologiae, I-II, z. 106, a. 1, c. I ad 2.

[17] Por. Św. Tomasz z Akwinu, Summa
Theologiae, I-II, z. 108, a. 1.

[18] Por. Ga 5,16-26.

[19] Por. Katechizm, 2036.

[20] Mt 28,19.

[21] Por. Św. Tomasz z Akwinu, Summa
Theologiae, I-II, z. 95, a. 2; Katechizm,
1959.

[22] Por. Jan Pawł II, Evangelium vitae,
25-III-1995, 71.

[23] Por. Katechizm, 2242-2243; Jan
Paweł II, Evangelium vitae, 72-74.

[24] Por. Sobór Watykański II, Lumen
gentium, 9.



[25]Por. Sobór Trydencki, Kanony o
sakramencie chrztu, 8: DS 1621.

[26] Por. Katechizm, 2042.

[27] Por. Tamże.

[28] Por. Tamże.

[29] Por. Tamże, 2043.

[30] Por. Tamże.

[31] Katechizm, 1778.

[32] Jan Paweł II, Veritatis splendor, 59.

[33] Tamże, 60.

[34] Por. Tamże.

[35] Tamże, 59.

[36] Por. Tamże, 62; Sobór Watykański
II, Gaudium et spes, 16.

[37]Sumienie pewne
nieprzezwyciężalnie błędne jest
regułą moralną nie w sposób



absolutny. Zobowiązuje tylko, kiedy
trwa błąd. I robi to nie dlatego, że
jest tym, czym jest samo w sobie:
obowiązkowa moc sumienia
pochodzi z prawdy, w związku z
czym sumienie błędne może
obowiązywać tylko w miarę, jak
subiektywnie i nieprzezwyciężalnie
uważa się za prawdziwe. W bardzo
istotnych materiach (umyślne
zabójstwo, i tak dalej) bardzo trudne
jest zaistnienie błędu niewinnego
sumienia.

[38] Por. Katechizm, 1783.

[39] Por. Jan Paweł II, Veritatis
splendor, 64.

[40] Por. Katechizm, 1784.

[41]„Zadania kierownictwa
duchowego należy tak orientować,
aby nie ulec fabrykowaniu istot,
którym brak własnego sądu i które
ograniczają się do wykonywania
praktycznie tego, co mówi im inny;



wręcz odwrotnie, kierownictwo
duchowe winno zmierzać do
kształcenia osób o wyrobionym
sądzie. Właściwe kryterium zakłada
dojrzałość, siłę przekonań,
dostateczną znajomość doktryny,
subtelność ducha, wykształcenie
woli” (Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá de Balaguer, 93).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-25-zycie-
chrzescijanskie-prawo-a-sumienie/

(23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-25-zycie-chrzescijanskie-prawo-a-sumienie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-25-zycie-chrzescijanskie-prawo-a-sumienie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-25-zycie-chrzescijanskie-prawo-a-sumienie/

	Temat 25. Życie chrześcijańskie. Prawo a sumienie

