
opusdei.org

Temat 25.
Małżeństwo

Głęboka wspólnota życia i
miłości małżeńskiej między
mężczyzną a kobietą jest święta
i ma strukturę zgodną z
prawami ustanowionymi przez
Stwórcę, które nie zależą od
ludzkiej woli.

07-12-2012

Małżeńskie przymierze, przez które
mężczyzna i kobieta tworzą ze sobą
wspólnotę całego życia, skierowaną
ze swej natury do dobra małżonków
oraz do zrodzenia i wychowania



potomstwa, zostało między
ochrzczonymi podniesione przez
Chrystusa Pana do godności
sakramentu” (KPK, kan. 1055 § 1).

1. Zamysł Boży odnośnie
małżeństwa

„Sam bowiem Bóg jest twórcą
małżeństwa”[1]. Głęboka wspólnota
małżeńska między mężczyzną a
kobietą jest święta i ma budowę
zgodną z własnymi prawami
ustanowionymi przez Stwórcę, które
nie zależą od ludzkiej woli.

Instytucja małżeństwa nie jest
nieuprawnioną ingerencją w
osobiste, intymne relacje między
mężczyzną a kobietą, tylko
wewnętrznym wymogiem
przymierza miłości małżeńskiej. Jest
to jedyne miejsce umożliwiające,
żeby miłość między mężczyzną a
kobietą była oblubieńcza[2], to
znaczy, była miłością elektywną,
obejmującą dobro całej osoby jako



istoty zróżnicowanej płciowo[3]. Ta
wzajemna miłość między
małżonkami „staje się obrazem
absolutnej i niezniszczalnej miłości,
jaką Bóg miłuje człowieka. Jest ona
dobra, co więcej bardzo dobra, w
oczach Stwórcy (por. Rdz 1, 31).
Miłość małżeńska, którą Bóg
błogosławi, jest przeznaczona do
tego, by była płodna i
urzeczywistniała się we wspólnym
dziele zachowywania stworzenia:
„Bóg im błogosławił, mówiąc do nich:
«Bądźcie płodni i rozmnażajcie się,
abyście zaludnili ziemię i uczynili ją
sobie poddaną»” (Rdz 1,
28)” (Katechizm, 1604).

Grzech pierworodny wprowadził
zerwanie pierwotnej komunii
między mężczyzną a kobietą,
osłabiając moralną świadomość
odnoszącą się do jedyności i
nierozerwalności małżeństwa. Stary
Zakon, zgodnie z Bożą pedagogiką,
nie krytykuje poligamii patriarchów



ani nie zakazuje rozwodu, ale
„prorocy, widząc Przymierze Boga z
Izraelem w postaci obrazu wyłącznej
i wiernej miłości małżeńskiej (por.
Oz 1-3; Iz 54; 62; Jr 2-3; 31; Ez 16; 23),
przygotowywali świadomość ludu
wybranego do głębszego rozumienia
jedyności i nierozerwalności
małżeństwa (por. Ml 2,
13-17)” (Katechizm, 1611).

„Jezus Chrystus nie tylko przywraca
pierwotny porządek zamierzony
przez Boga, lecz daje łaskę do
przeżywania małżeństwa w nowym
sakramentalnym wymiarze, które
jest znakiem Jego oblubieńczej
miłości do Kościoła: «Mężowie,
miłujcie żony, bo i Chrystus umiłował
Kościół» (Ef 5,25)” (Kompendium,
341).

„Z tej racji między ochrzczonymi nie
może istnieć ważna umowa
małżeńska, która tym samym nie



byłaby sakramentem” (KPK, kan.
1055 § 2)[4].

Sakrament małżeństwa pomnaża
łaskę uświęcającą i udziela specjalnej
łaski sakramentalnej, która wywiera
szczególny wpływ na całą
rzeczywistość życia małżeńskiego[5],
zwłaszcza na miłość małżonków[6].
Powszechne powołanie do świętości
jest określone szczegółowo dla
małżonków: „określone w
sprawowanym sakramencie zostaje
przełożone na konkretny język
rzeczywistości życia małżeńskiego i
rodzinnego”[7]. „Małżonkowie są
powołani do uświęcania swego
małżeństwa i do uświęcania samych
siebie w tym związku; popełniliby
więc poważny błąd, gdyby budowali
swoje życie duchowe w oderwaniu
od domu i poza nim. Życie rodzinne,
relacje małżeńskie, opieka nad
dziećmi oraz ich wychowanie,
wysiłek utrzymania rodziny,
zapewnienia jej bytu i polepszenia



go, stosunki z innymi osobami
tworzącymi społeczność – wszystko
to są zwyczajne ludzkie sytuacje,
które chrześcijańscy małżonkowie
powinni wynosić do poziomu
nadprzyrodzonego”[8].

2. Obrzędy małżeństwa

Małżeństwo rodzi się z osobistego i
nieodwołalnego przyzwolenia
małżonków (por. Katechizm, 1626).
„Zgoda małżeńska jest aktem woli,
którym mężczyzna i kobieta w
nieodwołalnym przymierzu
wzajemnie się sobie oddają i
przyjmują w celu stworzenia
małżeństwa” (KPK, kan. 1057 § 2).

„Kościół wymaga zazwyczaj od
swoich wiernych kościelnej formy
zawierania małżeństwa” (Katechizm,
1631). Dlatego „tylko te małżeństwa
są ważne, które zostają zawarte
wobec asystującego miejscowego
ordynariusza albo proboszcza, albo
wobec kapłana lub diakona



delegowanego przez jednego z nich;
a także wobec dwóch świadków,
według zasad wyrażonych” w
Kodeksie Prawa Kanonicznego (KPK,
kan. 1108 § 1).

Różne racje zbiegają się w celu
objaśnienia tego postanowienia:
małżeństwo sakramentalne jest
aktem liturgicznym, wprowadza 
porządek eklezjalny, tworząc prawa i
obowiązki w Kościele między
małżonkami i w stosunku do dzieci.
Jako że małżeństwo jest stanem życia
w Kościele, trzeba, żeby istniała w
stosunku do niego pewność (stąd
obowiązek świadków), natomiast
publiczny charakter zgody chroni raz
wypowiedziane „Tak” i pomaga w
nim wiernie trwać (por. Katechizm,
1631).

2.1. Istotne przymioty małżeństwa

„Istotnymi przymiotami małżeństwa
są jedność i nierozerwalność, które w
małżeństwie chrześcijańskim



nabierają szczególnej mocy z racji
sakramentu” (KPK, kan. 1056). Mąż i
żona „przez związek małżeński «już
nie są dwoje, lecz jedno ciało» (Mt 19,
6) (…) To głębokie zjednoczenie
będące wzajemnym oddaniem się
sobie dwóch osób, jak również dobro
dzieci, wymaga pełnej wierności
małżonków i prze ku nieprzerwalnej
jedności ich współżycia”[9].

„«Przez równą godność osobistą
kobiety i mężczyzny, która musi być
uwzględniona przy wzajemnej i
pełnej miłości małżonków, ukazuje
się także w pełnym świetle
potwierdzona przez Pana jedność
małżeństwa». Poligamia jest
przeciwna równej godności i miłości
małżeńskiej, która jest jedyna i
wyłączna” (Katechizm, 1645).

„W swoim nauczaniu Jezus
wypowiadał się jednoznacznie o
pierwotnym sensie związku
mężczyzny i kobiety, tak jak został on



na początku zamierzony przez
Stwórcę. Zezwolenie na oddalenie
żony dane przez Mojżesza było
ustępstwem z powodu
zatwardziałości serca (por. Mt 19, 8).
Związek małżeński mężczyzny i
kobiety jest nierozerwalny; łączy ich
sam Bóg: «Co więc Bóg złączył, niech
człowiek nie rozdziela» (Mt 19,
6)” (Katechizm, 1614). Na mocy
sakramentu, przez który
chrześcijańscy małżonkowie
wyrażają tajemnicę jedności i
płodnej miłości między Chrystusem a
Kościołem i w niej uczestniczą (Ef 5,
32), nierozerwalność nabiera nowego
i głębszego znaczenia, pomnażając
pierwotną trwałość węzła
małżeńskiego w taki sposób, że
„małżeństwo zawarte i dopełnione
nie może być rozwiązane żadną
ludzką władzą i z żadnej przyczyny,
oprócz śmierci” (KPK, kan. 1141).

„Rozwód jest poważnym
wykroczeniem przeciw prawu



naturalnemu. Zmierza do zerwania
dobrowolnie zawartej przez
małżonków umowy, by żyć razem aż
do śmierci. Rozwód znieważa
przymierze zbawcze, którego
znakiem jest małżeństwo
sakramentalne” (Katechizm, 2384).
„Może zdarzyć się, że jeden ze
współmałżonków jest niewinną
ofiarą rozwodu orzeczonego przez
prawo cywilne; nie wykracza on
wówczas przeciw przepisowi
moralnemu. Istnieje znaczna różnica
między współmałżonkiem, który
szczerze usiłował być wierny
sakramentowi małżeństwa i uważa
się za niesłusznie porzuconego, a
tym, który wskutek poważnej winy
ze swej strony niszczy ważne
kanonicznie
małżeństwo” (Katechizm, 2386).

„Istnieją jednak sytuacje, gdy
wspólne życie małżeńskie z różnych
powodów staje się praktycznie
niemożliwe. W takich przypadkach



Kościół dopuszcza fizyczną separację
małżonków i zaprzestanie wspólnego
życia. Małżonkowie w dalszym ciągu
są przed Bogiem mężem i żoną oraz
nie mogą zawrzeć nowego związku.
W tej trudnej sytuacji najlepszym
rozwiązaniem, jeśli to możliwe,
byłoby pojednanie” (Katechizm,
1649). Jeżeli po separacji „rozwód
cywilny pozostaje jedynym
możliwym sposobem zabezpieczenia
pewnych słusznych praw, opieki nad
dziećmi czy obrony majątku, może
być tolerowany, nie stanowiąc
przewinienia
moralnego” (Katechizm, 2383).

Jeżeli po rozwodzie zawiera się nowy
związek, nawet uznawany przez
prawo cywilne, fakt ten „stawia (…)
współmałżonka żyjącego w nowym
związku w sytuacji publicznego i
trwałego cudzołóstwa” (Katechizm,
2384). Rozwiedzeni, którzy zawarli
nowy związek, chociaż należą do
Kościoła, nie mogą być dopuszczeni



do Eucharystii, dlatego że ich stan i
kondycja życia obiektywnie przeczą
tej jedności nierozerwalnej miłości
między Chrystusem a oznaczanym
Kościołem i aktualizowanej w
Eucharystii. „Pojednanie w
sakramencie pokuty — które
otworzyłoby drogę do komunii
eucharystycznej — może być
dostępne jedynie dla tych, którzy
żałując, że naruszyli znak
Przymierza i wierności Chrystusowi,
są szczerze gotowi na taką formę
życia, która nie stoi w sprzeczności z
nierozerwalnością małżeństwa.
Oznacza to konkretnie, że gdy
mężczyzna i kobieta, którzy dla
ważnych powodów — jak na
przykład wychowanie dzieci — nie
mogąc uczynić zadość obowiązkowi
rozstania się, «postanawiają żyć w
pełnej wstrzemięźliwości, czyli
powstrzymywać się od aktów, które
przysługują jedynie
małżonkom»”[10].



4. Odpowiedzialne rodzicielstwo

„Z samej zaś natury swojej instytucja
małżeńska oraz miłość małżeńska
nastawione są na rodzenie i
wychowywanie potomstwa, co
stanowi jej jakoby szczytowe
uwieńczenie: Dzieci też są
najcenniejszym darem małżeństwa i
rodzicom przynoszą najwięcej dobra.
Bóg sam to powiedział: „Nie jest
dobrze człowiekowi być
samemu” (Rdz 2,18) i „uczynił
człowieka od początku jako
mężczyznę i niewiastę” (Mt 19, 14),
chcąc dać mu pewne specjalne
uczestnictwo w swoim własnym
dziele stwórczym, pobłogosławił
mężczyźnie i kobiecie, mówiąc:
„bądźcie płodni i rozmnażajcie
się” (Rdz 1, 28). Dlatego prawdziwy
szacunek dla miłości małżeńskiej i
cały sens życia rodzinnego zmierzają
do tego, żeby małżonkowie, nie
zapoznając pozostałych celów
małżeństwa, skłonni byli mężnie



współdziałać z miłością Stwórcy i
Zbawiciela, który przez nich wciąż
powiększa i wzbogaca swoją
rodzinę” (Katechizm, 1652)[11].
Dlatego „spośród małżonków, co w
ten sposób czynią zadość
powierzonemu im przez Boga
zadaniu, szczególnie trzeba
wspomnieć o tych, którzy wedle
roztropnego wspólnego zamysłu
podejmują się wielkodusznie
wychować należycie także liczniejsze
potomstwo”[12].

Stereotyp rodziny prezentowanej
przez współczesną dominującą
kulturę przeciwstawia się rodzinie
wielodzietnej, uzasadniając to
przyczynami ekonomicznymi,
społecznymi, higienicznymi, i tak
dalej. Jednak „prawdziwa miłość
wzajemna wykracza poza wspólnotę
męża i żony i obejmuje jej naturalne
owoce: dzieci. Egoizm, przeciwnie,
kończy się sprowadzeniem tej
miłości do zwyczajnego zaspokojenia



instynktu i niweczy związek, który
łączy rodziców i dzieci. Trudno, aby
czuł się dobrym, prawdziwym synem
swoich rodziców ten, kto może
myśleć, że przyszedł na świat wbrew
ich woli, że nie narodził się z miłości
czystej, ale z przypadku, czy też z
błędnego rachunku (…). Jasno widzę,
że ataki na liczną rodzinę pochodzą z
braku wiary, są wytworem
środowiska społecznego niezdolnego
do zrozumienia wielkoduszności;
środowiska, które stara się pokryć
swój egoizm i pewne ukryte praktyki
rzekomo altruistycznymi
pobudkami”[13].

Nawet przy hojnym nastawieniu na
rodzicielstwo małżonkowie mogą
„doznać trudności skutkiem
niektórych dzisiejszych warunków i
znajdować się w takiej sytuacji, w
której nie można, przynajmniej do
czasu, pomnażać liczby
potomstwa”[14]. „Jeśli więc istnieją
słuszne powody dla wprowadzenia



przerw między kolejnymi
urodzeniami dzieci, wynikające bądź
z warunków fizycznych czy
psychicznych małżonków, bądź z
okoliczności zewnętrznych, Kościół
naucza, że wolno wówczas
małżonkom uwzględniać naturalną
cykliczność właściwą funkcjom
rozrodczym i podejmować stosunki
małżeńskie tylko w okresach
niepłodności, regulując w ten sposób
ilość poczęć”[15].

Jest wewnętrznie złe „wszelkie
działanie, które – bądź to w
przewidywaniu zbliżenia
małżeńskiego, bądź podczas jego
spełniania, czy w rozwoju jego
naturalnych skutków – miałoby za
cel uniemożliwienie poczęcia lub
prowadziłoby do tego”[16].

Choćby chciało się opóźnić nowe
poczęcie, moralna wartość aktu
małżeńskiego odbytego w okresie
niepłodnym kobiety jest odmienna



niż takiego aktu dokonanego z
użyciem środka antykoncepcyjnego.
„Albowiem stosunek małżeński z
najgłębszej swojej istoty, łącząc
najściślejszą więzią męża i żonę,
jednocześnie czyni ich zdolnymi do
zrodzenia nowego życia, zgodnie z
prawami zawartymi w samej naturze
mężczyzny i kobiety. Jeżeli zatem
zostaną zachowane te dwa istotne
elementy stosunku małżeńskiego, a
więc oznaczanie jedności i
rodzicielstwa, to wtedy zatrzymuje
on w pełni swoje znaczenie
wzajemnej i prawdziwej miłości oraz
swoje odniesienie do bardzo
wzniosłego zadania, do którego
człowiek zostaje powołany – a
mianowicie do rodzicielstwa”[17].
Uciekając się do antykoncepcji,
wyklucza się prokreacyjne znaczenie
aktu małżeńskiego, natomiast
korzystanie z małżeństwa w
niepłodnych okresach kobiety
szanuje nierozdzielny związek
jednoczącego i prokreacyjnego



znaczenia ludzkiej płciowości. W
pierwszym przypadku popełnia się
akt pozytywny, aby zapobiec
poczęciu, eliminując z aktu
małżeńskiego jego właściwą
potencjalność w odniesieniu do
prokreacji. W drugim przypadku
opuszcza się tylko korzystanie z
małżeństwa w okresach płodnych
kobiety, co samo z siebie nie
pozbawia żadnego innego aktu
małżeńskiego jego zdolności
prokreacyjnej w chwili jego
realizacji[18]. W związku z tym
odpowiedzialne rodzicielstwo,
zgodnie z tym, czego naucza Kościół,
nie pociąga za sobą w żaden sposób
mentalności antykoncepcyjnej.
Przeciwnie – odpowiada określonej
sytuacji wywołanej zbiegającymi się
okolicznościami, których nie chce się
samych z siebie, tylko które się znosi
i które mogą się przyczynić przez
modlitwę do większego zjednoczenia
małżonków i całej rodziny.



5. Małżeństwo i rodzina

„Wedle zamysłu Bożego, małżeństwo
jest podstawą szerszej wspólnoty
rodzinnej, ponieważ sama instytucja
małżeństwa i miłość małżeńska są
skierowane ku rodzeniu i
wychowaniu potomstwa, w którym
znajdują swoje uwieńczenie”[19].

„Ponieważ Stwórca wszechrzeczy
ustanowił związek małżeński
początkiem i podstawą społeczności
ludzkiej, rodzina stała się pierwszą i
żywotną komórką
społeczeństwa”[20]. Ten szczególny i
wyłączny wymiar publiczny
małżeństwa i rodziny domaga się
swojej obrony i wsparcia przez
władzę cywilną[21]. Prawa, które nie
uznają istotnych przymiotów
małżeństwa – rozwód – albo
zrównują małżeństwo z innymi,
niemałżeńskimi formami związków –
związkami de facto albo związkami
osób tej samej płci – są



niesprawiedliwe. Poważnie ranią
podstawę samego społeczeństwa,
którą państwo jest zobowiązane
chronić i wspierać[22].

W Kościele rodzina jest nazywana
Kościołem domowym, dlatego że
szczególna komunia jej członków jest
wezwana do bycia „objawieniem i
właściwym urzeczywistnieniem
komunii kościelnej”[23]. „Rodzice
przy pomocy słowa i przykładu
winni być dla dzieci swoich
pierwszymi zwiastunami wiary i
pielęgnować właściwe każdemu z
nich powołanie, ze szczególną zaś
troskliwością powołanie
duchowne”[24]. „W szczególny
sposób tu właśnie jest praktykowane
kapłaństwo chrzcielne ojca rodziny,
matki, dzieci i wszystkich członków
wspólnoty rodzinnej „przez
przyjmowanie sakramentów,
modlitwę i dziękczynienie,
świadectwo życia świątobliwego,
zaparcie się siebie i czynną miłość”.



Dom rodzinny jest więc pierwszą
szkołą życia chrześcijańskiego i
„szkołą bogatszego
człowieczeństwa”. W nim dziecko
uczy się wytrwałości i radości pracy,
miłości braterskiej, wielkodusznego
przebaczania, nawet wielokrotnego,
a zwłaszcza oddawania czci Bogu
przez modlitwę i ofiarę ze swego
życia” (Katechizm, 1657).

Rafael Díaz

Bibliografia podstawowa

Katechizm Kościoła Katolickiego,
1601-1666, 2331-2400

II Sobór Watykański, konstytucja
duszpasterska Gaudium et Spes, 47-52

Jan Paweł II, adhortacja apostolska 
Familiaris consortio, 11-16

Lektury zalecane

Św. Josemaría Escrivá, Rozmowy z
prałatem Escrivá, 87-112



Św. Josemaría Escrivá, homilia 
Małżeństwo, chrześcijańskie
powołanie, w: To Chrystus
przechodzi, 22-30

J. Miras, J. I. Bañares, Małżeństwo i
rodzina: wprowadzenie teologiczne,
przeł. B. Jakubowski, Księgarnia
Świętego Wojciecha, Poznań 2009

J.M. Ibáñez Langlois,Sexualidad,
Amor, Santa Pureza, Ediciones
Universidad Católica de Chile,
Santiago de Chile 2006

---------------------------------------------------------

[1] II Sobór Watykański, konstytucja
duszpasterska Gaudium et Spes, 48.

[2] Por. Jan Paweł II, adhortacja
apostolska Familiaris consortio z 22
września 1981 r., 11.

[3] II Sobór Watykański, Gaudium et
Spes, 49.



[4] „Poprzez Chrzest bowiem
mężczyzna i kobieta zostają
definitywnie włączeni w Nowe i
Wieczne Przymierze, w Przymierze
oblubieńcze Chrystusa z Kościołem.
Właśnie z racji tego niezniszczalnego
włączenia, ta głęboka wspólnota
życia i miłości małżeńskiej
ustanowiona przez Stwórcę, doznaje
wywyższenia i włączenia w miłość
oblubieńczą Chrystusa, zostaje
wsparta i wzbogacona Jego mocą
zbawczą” (Jan Paweł II, Familiaris
consortio, 13).

[5] „Małżeństwa mają łaskę stanu,
łaskę sakramentu, aby praktykowały
wszystkie cnoty ludzkie i
chrześcijańskie służące wzajemnemu
współżyciu takie jak: wyrozumiałość,
dobry humor, cierpliwość,
przebaczenie, delikatność we
wzajemnym traktowaniu się” (Św.
Josemaría Escrivá, Rozmowy z
prałatem Escrivá, 108).



[6] „Prawdziwa miłość małżeńska
włącza się w miłość Bożą i kierowana
jest oraz doznaje wzbogacenia przez
odkupieńczą moc Chrystusa i
zbawczą działalność Kościoła, aby
skutecznie prowadzić małżonków do
Boga oraz wspierać ich i otuchy im
dodawać we wzniosłym zadaniu ojca
i matki” (II Sobór Watykański, 
Gaudium et Spes, 48).

[7] Jan Paweł II, Familiaris consortio,
56.

[8] Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, 23.

[9] II Sobór Watykański, Gaudium et
Spes, 48.

[10] Jan Paweł II, Familiaris
consortio, 84. Por. Benedykt XVI,
adhortacja apostolska Sacramentum
caritatis z 22 lutego 2007 r., 29;
Kongregacja Nauki Wiary, List do
biskupów Kościoła katolickiego na
temat przyjmowania Komunii Świętej



przez wiernych rozwiedzionych
żyjących w nowych związkach z 14
września 1994 r.; Katechizm, 1650.

[11] „Małżonkowie wiedzą, że w
spełnianiu obowiązku, jakim jest
przekazywanie życia i
wychowywanie, obowiązku, który
trzeba uważać za główną ich misję,
są współpracownikami miłości Boga-
Stwórcy i jakby jej wyrazicielami (…).
Tak więc małżonkowie
chrześcijańscy, ufając Bożej
Opatrzności i wyrabiając w sobie
ducha ofiary, przynoszą chwałę
Stwórcy i zdążają do doskonałości w
Chrystusie, kiedy w poczuciu
szlachetnej, ludzkiej i
chrześcijańskiej odpowiedzialności
pełnią zadanie rodzenia
potomstwa” (II Sobór Watykański, 
Gaudium et Spes, 50).

[12] Idem.

[13] Św. Josemaría Escrivá, Rozmowy
z prałatem Escrivá, 94. „Małżonkowie



powinni budować swoje wspólne
życie na szczerej i czystej
serdeczności oraz na radości z
wydania na świat dzieci, które Bóg
dał im możliwość posiadać. Powinni
umieć - jeśli trzeba - zrezygnować z
własnej wygody i zawierzyć
Opatrzności Bożej. Stworzenie
wielodzietnej rodziny - jeżeli taka
jest wola Boża - jest gwarancją
szczęścia i owocności, nawet jeśli
pozostający w błędzie wyznawcy
żałosnego hedonizmu twierdzą
inaczej” (Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, 25).

[14] II Sobór Watykański, Gaudium et
Spes, 51.

[15] Paweł VI, encyklika Humanæ
vitæ z 26 lipca 1968 r., 16.

[16] Ibidem, 14.

[17] Ibidem, 12. Akt małżeński
realizowany z wykluczeniem jednego
ze znaczeń jest wewnętrznie



nieuczciwy: „współżycie płciowe
narzucone współmałżonkowi bez
liczenia się z jego stanem oraz z jego
uzasadnionymi życzeniami, nie jest
prawdziwym aktem miłości i dlatego
sprzeciwia się temu, czego słusznie
domaga się ład moralny we
wzajemnej więzi między
małżonkami” lub „taki akt
wzajemnej miłości dokonany z
uszczerbkiem dla zdolności
przekazywania życia którą Bóg-
Stwórca wszechrzeczy związał z tym
aktem specjalnymi prawami -
pozostaje w sprzeczności zarówno z
planem Bożym, według którego
małżeństwo zostało ustanowione, jak
i z Wolą Pierwszego Twórcy
ludzkiego życia. Jeżeli więc ktoś
korzysta z daru Bożego pozbawiając
go, choćby tylko częściowo,
właściwego znaczenia i celowości,
działa wbrew naturze tak mężczyzny
jak i kobiety, a także wbrew
głębokiemu ich zespoleniu. I właśnie



dlatego sprzeciwia się też planowi
Boga i Jego świętej woli” (Ibidem, 13).

[18] Por. Jan Paweł II, Familiaris
consortio, 32; Katechizm, 2370.
Zniesienie znaczenia prokreacyjnego
pociąga za sobą wykluczenie
znaczenia jednoczącego aktu
małżeńskiego: „czynne odrzucenie
otwarcia się na życie, ale również
sfałszowanie wewnętrznej prawdy
miłości małżeńskiej, powołanej do
całkowitego osobowego
daru” (Familiaris consortio, 32).

[19] Ibidem, 14.

[20] Ibidem, 42.

[21] „Rodzina jest naturalną i
podstawową komórką społeczeństwa
i ma prawo do ochrony ze strony
społeczeństwa i państwa” (ONZ,
Powszechna Deklaracja Praw
Człowieka z 10 grudnia 1948 r., art.
16).



[22] Por. Papieska Rada Rodziny, 
Rodzina, małżeństwo i związki ‘de
facto’, Watykan 2000; Kongregacja
Nauki Wiary, Uwagi dotyczące
projektów legalizacji prawnej
związków między osobami
homoseksualnymi, Watykan 2003.

[23] Jan Paweł II, Familiaris
consortio, 21.

[24] II Sobór Watykański, konstytucja
dogmatyczna Lumen gentium, 11.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-25-mazenstwo/
(27-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-25-mazenstwo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-25-mazenstwo/

	Temat 25. Małżeństwo

