
opusdei.org

Temat 23. Pokuta i
Namaszczenie
Chorych

Pokuta jest szczególnym
sakramentem uzdrowienia i
zbawienia. Sposób, w jaki
szafarze Chrystusa i Kościoła
wykonywali władzę
odpuszczania grzechów, był
bardzo zróżnicowany, choć
zachowana została zasadnicza
struktura, obejmująca dwa
równie istotne elementy: czyny
człowieka nawróconego pod
działaniem Ducha Świętego i
działanie Boga poprzez posługę
Kościoła. Namaszczenie
chorych to pomoc dla osób,



których życie jest zagrożone
przez ciężką chorobę.

17-12-2022

Pokuta

„Celebrowanie sakramentu
pojednania oznacza, że znajdujemy
się w serdecznym uścisku: jest to
uścisk nieskończonego miłosierdzia
Ojca. Pamiętamy tę piękną, bardzo
piękną przypowieść o synu, który
sobie poszedł z domu z pieniędzmi,
które mu się należały w spadku;
roztrwonił wszystko, a potem, kiedy
już nic więcej nie miał, zdecydował
wrócić do domu, nie jako syn, ale
jako sługa. Tak bardzo czuł się winny
w sercu i tak bardzo się wstydził. I
stała się rzecz niespodziewana, bo
kiedy zaczął mówić, prosić o
przebaczenie, ojciec nie dał mu
skończyć, wziął go w ramiona,



ucałował i urządził ucztę. A ja wam
mówię: za każdym razem, kiedy się
spowiadamy, Bóg bierze nas w
ramiona, Bóg ucztuje!”[1].

Łaska i nowe życie w Chrystusie,
otrzymane wraz z sakramentami
inicjacji chrześcijańskiej (tj. chrzest,
bierzmowanie i Eucharystia), czynią
wiernych świętymi i bez skazy w
obecności Boga (por. Ef 1,4).
Przyjęcie tych sakramentów nie
przywraca jednak w pełni
wewnętrznej harmonii i równowagi.
W rzeczywistości konsekwencje
grzechu pierworodnego pozostają:
kruchość i słabość ludzkiej natury
oraz skłonność do grzechu.

Odrodzony przez chrzest, oświecony
słowem Bożym i umocniony zbawczą
mocą bierzmowania i Eucharystii,
człowiek niewątpliwie posiada
środki, aby trwać w miłości Boga i
podejmować duchową walkę
niezbędną do pokonania pokus Złego



(por. 2 P 1, 3-11). Niemniej jednak
wierny chrześcijanin pozostaje
„wędrowcem”, pielgrzymem na
ziemi, zmierzającym do ojczyzny,
jaką jest niebo. Jego rozum i jego
wola nie są jeszcze ugruntowane w
Pięknie, w Prawdzie, w Miłości, którą
jest Bóg. W konsekwencji, będąc 
pielgrzymem, chrześcijanin jest
wezwany do „kroczenia” w wolności
ku Temu, który jest początkiem i
ostatecznym końcem życia; musi
nieustannie wybierać między
przyjęciem a odrzuceniem
ojcowskiej woli Boga, który pragnie
jego zbawienia, szanując
jednocześnie wolność, którą został
obdarzony. I oczywiście, w wyniku
złego wyboru, może oddalić się od
Bożej miłości i popaść w grzech.

Właśnie w celu odpuszczenia
grzechów popełnionych po chrzcie,
Pan, lekarz naszych dusz i ciał,
ustanowił szczególny sakrament
uzdrowienia i zbawienia: sakrament



pokuty i pojednania (por. Katechizm,
1446).

Zgodnie z żywą Tradycją Kościoła i
nauczaniem Magisterium, Jezus
ustanowił sakrament pokuty i
pojednania, gdy po
zmartwychwstaniu tchnął Ducha na
swoich Apostołów, udzielając im
własnej, boskiej władzy
odpuszczania grzechów: „Po tych
słowach tchnął na nich i powiedział
im: «Weźmijcie Ducha Świętego!
Którym odpuścicie grzechy, są im
odpuszczone, a którym zatrzymacie,
są im zatrzymane»” (J 20, 22-23)[2].

Jest to władza, która na mocy
sakramentu święceń jest
przekazywana biskupom, następcom
Apostołów jako pasterzom Kościoła,
oraz kapłanom, którzy są również
kapłanami Nowego Przymierza,
współpracownikami biskupów.
„Chrystus chciał, by cały Jego Kościół
w modlitwie, życiu i działaniu był



znakiem i narzędziem przebaczenia i
pojednania, które On nabył dla nas
za cenę swojej Krwi. Wykonywanie
władzy odpuszczania grzechów
powierzył jednak Chrystus władzy
apostolskiej” (Katechizm, 1442).

Struktura sakramentu Pokuty

W ciągu dziejów bardzo
zróżnicowana była konkretna forma,
w jakiej słudzy Chrystusa i Kościoła
wykonywali władzę odpuszczania
grzechów (por. Katechizm, 1447).
Niemniej jednak „mimo zmian,
którym w ciągu wieków ulegały
układ i celebracja tego sakramentu,
można dostrzec tę samą podstawową
strukturę. Obejmuje ona dwa istotne
elementy: z jednej strony akty
człowieka, który nawraca się pod
działaniem Ducha Świętego, a
mianowicie żal, wyznanie grzechów i
zadośćuczynienie, a z drugiej strony
działanie Boże za pośrednictwem
Kościoła. Kościół, który przez



biskupa i jego prezbiterów udziela w
imię Jezusa Chrystusa przebaczenia
grzechów i ustala sposób
zadośćuczynienia, modli się także za
grzesznika i pokutuje razem z nim.
W ten sposób grzesznik jest
uzdrowiony i ponownie przyjęty do
komunii kościelnej” (Katechizm,
1448).

Pierwszym istotnym elementem
sakramentu pokuty są więc osobiste
czyny penitenta, czyli skrucha,
wyznanie grzechów i wykonanie
aktów pokutnych nałożonych przez
szafarza z ramienia Chrystusa i
Kościoła[3].

Drugim elementem strukturalnym
tego sakramentu jest rozgrzeszenie
udzielane przez szafarza, którego
zasadniczą częścią są słowa: „Ja
odpuszczam tobie grzechy w imię
Ojca i Syna, i Ducha Świętego”[4].
Słowa te są sprawcze i skuteczne,
ponieważ określają to, co naprawdę



dokonuje się poprzez sakramentalne
rozgrzeszenie: przebaczenie i
pojednanie grzesznika przez Boga
Żywego, Ojca, Syna i Ducha Świętego.
„Przez sakrament pokuty Ojciec
przyjmuje syna, który do Niego
wraca, Chrystus bierze na ramiona
zgubioną owcę i odnosi do owczarni,
a Duch Święty na nowo uświęca
swoją świątynię albo pełniej w niej
zamieszkuje”[5].

Warto zauważyć, że między tymi
dwoma elementami ( czynami
penitenta i rozgrzeszeniem przez
szafarza) istnieje ścisły związek:
pierwszy z nich jest
podporządkowany drugiemu, a te
dwa razem stanowią jedność
moralną, która musi koniecznie
istnieć dla skutecznego udzielenia
sakramentu.. Innymi słowy,
sakramentalny znak pokuty w żaden
sposób nie może być sprowadzony
do samego rozgrzeszenia
udzielonego przez szafarza,



ponieważ może ono być udzielone
tylko wtedy, gdy penitent wcześniej
wyznał swoje grzechy ze skruszonym
sercem.

Koniecznym warunkiem właściwego
i owocnego sprawowania
sakramentu nawrócenia i pojednania
jest rachunek sumienia, który
człowiek musi zrobić przed
spowiedzią. Istotnie, nikt nie może
wyznać i żałować za swoje grzechy
przed Bogiem, jeśli oświecony Boską
pomocą nie zastanowi się najpierw
nad swoimi winami. Dlatego, „do
przyjęcia sakramentu pokuty należy
przygotować się przez rachunek
sumienia, przeprowadzony w świetle
słowa Bożego. Najbardziej nadają się
do tego teksty, których należy szukać
w Dekalogu i w katechezie moralnej
Ewangelii i Listów Apostolskich: w
Kazaniu na Górze i pouczeniach
apostolskich” (Katechizm, 1454).



Wśród aktów penitenta pierwsze
miejsce zajmuje żal za grzechy, który
jest „bólem duszy i znienawidzeniem
popełnionego grzechu z
postanowieniem niegrzeszenia w
przyszłości” (Katechizm, 1451)[6].
„Serce pokorne i skruszone” (por. Ps
51, 19) oznacza jasny i stanowczy akt
rozumu i woli człowieka, który -
poruszony Bożą pomocą i wiarą -
odrzuca popełnione grzechy, o ile
oddaliły go one od Boga (wymiar
teologiczny), od Chrystusa (wymiar
chrystologiczny), od Kościoła
(wymiar eklezjalny) i od ludzi, jego
braci i sióstr. Oprócz tego aspektu,
niejako „negatywnego”, czyli
odrzucenia lub odtrącenia grzechów,
istnieje również pozytywny aspekt
skruchy, który przekłada się na
pragnienie powrotu do Boga, w
nadziei uzyskania Jego przebaczenia
i pozostania w Jego miłości (por. Iz
55, 7-8; Ez 18, 21-23; Ez 33, 10-11; Jl 2,
12-13; Łk 5, 11-32).



Żal może być „doskonały” lub
„niedoskonały”. „Gdy żal wypływa z
miłości do Boga miłowanego nade
wszystko, jest nazywany «żalem
doskonałym» lub «żalem z
miłości» (contritio). Taki żal
odpuszcza grzechy powszednie.
Przynosi on także przebaczenie
grzechów śmiertelnych, jeśli zawiera
mocne postanowienie przystąpienia
do spowiedzi sakramentalnej, gdy
tylko będzie to możliwe” (Katechizm,
1452). „Także żal nazywany
«niedoskonałym» (attritio) jest
darem Bożym, poruszeniem Ducha
Świętego. Rodzi się on z rozważania
brzydoty grzechu lub lęku przed
wiecznym potępieniem i innymi
karami, które grożą grzesznikowi
(żal ze strachu). Takie poruszenie
sumienia może zapoczątkować
wewnętrzną ewolucję, która pod
działaniem łaski może zakończyć się
rozgrzeszeniem sakramentalnym.
Żal niedoskonały nie przynosi jednak
przebaczenia grzechów ciężkich, ale



przygotowuje do niego w
sakramencie pokuty” (Katechizm,
1453).

Wyznanie grzechów jest aktem
pokuty, za pomocą którego grzeszący
chrześcijanin objawia kapłanowi
winy, za które uważa się
odpowiedzialny, aby uzyskać Boże
przebaczenie i otworzyć się na pełną
komunię z Kościołem Świętym.

W ciągu wieków teologowie i
duszpasterze często zwracali uwagę,
że wyznanie grzechów powinno być
szczere, jasne, konkretne, skruszone,
pokorne, dyskretne i godne (czyli
zgodne z normami roztropności,
skromności i miłości), ustne i pełne
lub formalnie kompletne..

Odnośnie spowiedzi pełnej
Katechizm Kościoła Katolickiego
mówi: „"Na spowiedzi penitenci 
powinni wyznać wszystkie grzechy
śmiertelne, których są świadomi po
dokładnym zbadaniu siebie, chociaż



byłyby najbardziej skryte i
popełnione tylko przeciw dwu
ostatnim przykazaniom Dekalogu
(por. Wj 20,17; Mt 5,28), ponieważ
niekiedy ciężej ranią one duszę i są
bardziej niebezpieczne niż
popełnione jawnie"” (Katechizm,
1456).

Zadośćuczynienie sakramentalne
polega na dobrowolnym przyjęciu i
późniejszym wypełnieniu czynności
pokutnych nałożonych przez
spowiednika. Jest ono znakiem i
manifestacją wewnętrznej skruchy
oraz autentyczności nawrócenia
chrześcijańskiego grzesznika i ma na
celu naprawienie, z pomocą łaski
Bożej, krzywd, jakie grzechy
spowodowały zarówno w samym
grzeszniku, jak i w środowisku
rodzinnym, społecznym i kościelnym,
w którym żyje. Rozgrzeszenie usuwa
grzechy, ale nie anuluje wszelkiego
nieporządku, jakie wprowadziły
(por. Katechizm, 1459).



Szafarzem sakramentu pokuty i
pojednania jest kapłan (biskup lub
prezbiter),wyświęcony zgodnie z
prawem Kościoła i posiadający
władzę odpuszczania grzechów nad
wiernymi, którym udziela
rozgrzeszenia (por. Katechizm,
1461-1462).

„Udzielając sakramentu pokuty,
kapłan wypełnia posługę Dobrego
Pasterza, który szuka zagubionej
owcy; posługę dobrego
Samarytanina, który opatruje rany;
Ojca, który czeka na syna
marnotrawnego i przyjmuje go, gdy
powraca; sprawiedliwego Sędziego,
który nie ma względu na osobę i
którego sąd jest sprawiedliwy, a
równocześnie miłosierny. Krótko
mówiąc, kapłan jest znakiem i
narzędziem miłosiernej miłości Boga
względem grzesznika” (Katechizm,
1465).



Podczas celebracji sakramentu
pojednania szafarz musi zatem
pełnić rolę ojca i dobrego pasterza
(pokazując i przekazując penitentom
miłosierną miłość Ojca niebieskiego:
por. Łk 15, 20-31; oraz naśladując
Chrystusa, Dobrego Pasterza);
nauczyciela prawdy (przekazując nie
swoje myśli, ale naukę Chrystusa,
Nauczyciela, który uczy prawdy i
wskazuje drogę do Boga: por. Mt
22,16); jako łagodny i skuteczny
sędzia przebaczenia (w tym celu
musi znać grzechy obciążające
sumienie penitenta i sformułować
„duchowy osąd” na temat jego
dyspozycji - zasadniczo na temat jego
skruchy oraz intencji zmiany
nieprawidłowego postępowania - tak,
aby mógł udzielić mu rozgrzeszenia z
pełną świadomością faktów, bez
przypadkowości)[7].

Po udzieleniu sakramentu kapłan
jest bezwzględnie zobowiązany do
zachowania w tajemnicy



wszystkiego, co usłyszał w spowiedzi.
„Biorąc pod uwagę delikatny
charakter i wielkość tej posługi oraz
szacunek należny osobom, Kościół
oświadcza, że każdy kapłan, który
spowiada, zobowiązany jest pod
bardzo surowymi karami do
zachowania absolutnej tajemnicy
odnośnie do grzechów wyznanych
przez penitentów. Nie może on
również wykorzystywać wiadomości
o życiu penitentów, jakie uzyskał w
czasie spowiedzi. Tajemnica ta, która
nie dopuszcza żadnych wyjątków,
nazywa się «pieczęcią
sakramentalną», ponieważ to, co
penitent wyznał kapłanowi, zostaje
«zapieczętowane» przez
sakrament” (Katechizm, 1467).

Skutki sakramentu Pokuty

„Skutkami sakramentu pokuty są:
pojednanie z Bogiem, a więc
odpuszczenie grzechów; pojednanie
z Kościołem; odzyskanie stanu łaski,



jeśli została utracona; darowanie
kary wiecznej spowodowanej przez
grzechy śmiertelne i darowanie,
przynajmniej częściowe, kar
doczesnych będących skutkiem
grzechu; pokój i pogoda sumienia
oraz pociecha duchowa; wzrost sił
duchowych do walki, jaką musi
prowadzić
chrześcijanin” (Kompendium, 310).
Sakrament ten ponadto w szczególny
sposób upodabnia penitentów do
Chrystusa, zwycięzcy grzechu przez
Jego odkupieńczą Mękę i
Zmartwychwstanie w chwale (por.
Lumen Gentium, 7).

Wreszcie należy zauważyć, że
podczas sprawowania sakramentu
wierni przeżywają w sposób
„mistyczny”, ale rzeczywisty i
skuteczny zapowiedź sądu
ostatecznego Chrystusa Pana nad
ludzkością (por. Mt 25,31-46; Rz
14,10-12; 2 Kor 5,10)[8]. Można
naprawdę powiedzieć, że ci, którzy



otrzymują sakramentalne
rozgrzeszenie, zostali już osądzeni i
rozgrzeszeni przez Pana: ich grzechy
zostały odpuszczone na zawsze.

„Sakrament pokuty jest konieczny do
zbawienia dla tych, którzy upadli po
chrzcie, jak chrzest jest konieczny dla
tych, którzy nie zostali jeszcze
odrodzeni”[9].

Wewnętrzny akt pokuty (żal serca)
prowadzi chrześcijanina do szukania
Bożego przebaczenia i pełnej
komunii z Chrystusem i Kościołem. A
Chrystus postanowił, że ma to być
uzyskane przez sakrament
pojednania: udzielając Apostołom
władzy odpuszczania grzechów i
łącząc ich przebaczenie z
przebaczeniem, którego udzielają
(por. J 20, 22-23), uczynił ten
sakrament „zwyczajnym sposobem
otrzymania przebaczenia i
odpuszczenia grzechów ciężkich,
popełnionych po Chrzcie”[10].



Grzeszący chrześcijanin, który
pragnie pojednania z Bogiem, musi
zatem nie tylko okazać wewnętrzną
skruchę i uznać, że potrzebuje
Bożego przebaczenia, ale także
zgodzić się na środki, dzięki którym
Boża łaska i przebaczenie docierają
do ludzi w czasach Kościoła. Dla tych,
którzy popełnili po chrzcie grzech
ciężki, nie ma dwóch różnych dróg
osiągnięcia stanu łaski, tej
wynikającej ze skruchy serca lub tej
wynikającej z sakramentu pokuty,
ponieważ w rzeczywistości te dwie
drogi są zbieżne. Prawdziwa skrucha
zawiera zawsze pragnienie przyjęcia
sakramentu przebaczenia. Żal za
grzechy i jednoczesna odmowa
wyznania ich kapłanowi w
sakramencie nie miałoby sensu, gdyż
sam Bóg chciał, abyśmy korzystali z
tego środka.

W tej kwestii władze Kościoła
uściśliły: „Ten, kto ma świadomość
popełnienia grzechu śmiertelnego,



nie powinien przyjmować Komunii
świętej, nawet jeśli przeżywa wielką
skruchę, bez uzyskania wcześniej
rozgrzeszenia sakramentalnego,
chyba że ma ważny motyw przyjęcia
Komunii, a nie ma możliwości
przystąpienia do spowiedzi (KPK,
kan. 916)” (Katechizm, 1457).

„Zgodnie z przykazaniem
kościelnym: «Każdy wierny, po
osiągnięciu wieku rozeznania,
obowiązany jest przynajmniej raz w
roku wyznać wiernie wszystkie
swoje grzechy ciężkie» (KPK kan.
989)” (Katechizm, 1457).

„Wyznawanie codziennych win
(grzechów powszednich) nie jest
ściśle konieczne, niemniej jest przez
Kościół gorąco zalecane. Istotnie,
regularne spowiadanie się z
grzechów powszednich pomaga nam
kształtować sumienie, walczyć ze
złymi skłonnościami, poddawać się
leczącej mocy Chrystusa i



postępować w życiu
Ducha” (Katechizm, 1458).

„Częste i staranne korzystanie z tego
sakramentu jest bardzo użyteczne
dla zwalczania grzechów
powszednich. Nie jest to bowiem
tylko powtarzanie obrzędów ani
psychologiczne ćwiczenie, lecz
nieustanna troska o doskonalenie
łaski chrztu, abyśmy nosząc w
naszym ciele umartwienie Jezusa
Chrystusa, coraz bardziej ukazywali
w sobie życie Jezusa”[11].

Namaszczenie chorych

Namaszczenie chorych to sakrament
ustanowiony przez Jezusa Chrystusa,
zapowiedziany jako taki w Ewangelii
według Świętego Marka (por. Mk 6,
13), zalecany wiernym oraz
ogłoszony przez świętego Jakuba
Apostoła: „Choruje ktoś wśród was?
Niech sprowadzi kapłanów Kościoła,
by się modlili nad nim i namaścili go
olejem w imię Pana. A modlitwa



pełna wiary będzie dla chorego
ratunkiem i Pan go podźwignie, a
jeśliby popełnił grzechy, będą mu
odpuszczone” (Jk 5, 14-15). Żywa
Tradycja Kościoła, odzwierciedlona
w tekstach Magisterium Kościoła,
uznała ten obrzęd, szczególnie
przeznaczony do pokrzepiania
chorych i do oczyszczania ich z
grzechu i jego następstw, za jeden z
siedmiu sakramentów Nowego
Zakonu (por. Katechizm, 1512).

Aby pomóc osobom, których życie
jest zagrożone przez poważną
chorobę, a które pragną otrzymać
pomoc tego sakramentu, można
skłonić je do rozważenia, że
„człowiek niebezpiecznie chory
potrzebuje szczególnej łaski Bożej,
aby pod wpływem lęku nie upadł na
duchu i podlegając pokusom nie
zachwiał się w wierze. Dlatego
Chrystus w sakramencie
namaszczenia daje swoim wiernym,
dotkniętym chorobą, potężną moc i



obronę”[12]. A ściślej: „Sakrament ten
udziela choremu łaski Ducha
Świętego, która pomaga całemu
człowiekowi do zbawienia, a
mianowicie umacnia ufność w Bogu,
uzbraja przeciw pokusom szatana i
trwodze śmierci. Dzięki tej pomocy
chory może nie tylko znosić
dolegliwości choroby, ale także je
przezwyciężać i odzyskać zdrowie,
jeżeli jest to pożyteczne dla
zbawienia jego duszy. Jeżeli jest to
potrzebne, namaszczenie odpuszcza
grzechy i staje się dopełnieniem
chrześcijańskiej pokuty”[13].

Struktura znaku sakramentalnego
i celebracja sakramentu

Według Obrzędu Namaszczenia
Chorych, właściwą materią
sakramentu namaszczenia chorych
jest olej z oliwek albo, gdy
okoliczności tego wymagają, inny
olej roślinny [14]. Ten olej powinien
być poświęcony przez biskupa albo



kapłana, który posiada tę władzę na
mocy prawa[15].

Sakramentu Namaszczenia udziela
się poprzez namaszczenie chorego
na czole i na rękach[16].

Formuła sakramentalna, za pomocą
której w obrządku łacińskim udziela
się namaszczenia chorych, brzmi:
„Przez to święte namaszczenie niech
Pan w swoim nieskończonym
miłosierdziu wspomoże ciebie łaską
Ducha Świętego. Amen. /Pan, który
odpuszcza ci grzechy, niech cię
wybawi i łaskawie podźwignie.
Amen”[17].

Jak przypomina Katechizm Kościoła
Katolickiego, „bardzo odpowiednia
jest celebracja namaszczenia chorych
podczas Eucharystii, pamiątki Paschy
Pana. Jeśli okoliczności tego
wymagają, jego celebracja może być
poprzedzona sakramentem pokuty, a
po jego przyjęciu następuje
Eucharystia. Jako sakrament Paschy



Chrystusa Eucharystia powinna być
zawsze ostatnim sakramentem
ziemskiej pielgrzymki, «wiatykiem»
na «przejście» do życia
wiecznego" (Katechizm, 1517).

Szafarzem tego sakramentu jest
wyłącznie kapłan (biskup lub
prezbiter)[18].

Podmiotem namaszczenia chorych
jest każda osoba ochrzczona, która
osiągnęła wiek rozeznania i znajduje
się w niebezpieczeństwie śmierci z
powodu ciężkiej choroby lub
starości, której towarzyszy
zaawansowana słabość starcza[19].
Namaszczenie chorych nie może być
udzielane zmarłym.

Aby otrzymać owoce tego
sakramentu, podmiot powinien być
wcześniej pojednany z Bogiem i
Kościołem, przynajmniej z
pragnieniem, nierozerwalnie
związanym z żalem za grzechy i
intencją ich wyspowiadania, gdy



będzie to możliwe, w sakramencie
pokuty. Z tego powodu Kościół
przewiduje, że przed namaszczeniem
należy udzielić choremu sakramentu
pokuty i pojednania (por. SC 74).

Podmiot powinien mieć intencję,
przynajmniej habitualną
(przyzwyczajenia) i domniemaną,
przyjęcia tego sakramentu [20].
Innymi słowy: chory powinien mieć
bezwarunkowe pragnienie, aby
umrzeć tak, jak umierają
chrześcijanie, i z przeznaczonymi dla
nich nadprzyrodzonymi pomocami.

Konieczność i skutki Namaszczenia

Chociaż namaszczenia chorych
można udzielać temu, kto stracił już
rozeznanie, należy się starać, żeby
było ono przyjmowane świadomie,
tak aby chory mógł lepiej
przygotować się na przyjęcie łaski
tego sakramentu. Nie powinno się go
udzielać osobom, które uparcie



trwają w jawnym grzechu ciężkim
(por. KPK, kan. 1007)[21].

Jeżeli chory, który przyjął
namaszczenie chorych, odzyska
zdrowie, może w przypadku
pojawienia się kolejnej poważnej
choroby, przyjąć ten sakrament
jeszcze raz. Podczas tej samej
choroby można powtarzać
sakrament, jeżeli stan chorego
pogarsza się (por. KPK, kan. 1004 §
2).

Na koniec warto mieć na uwadze
następujące wskazanie Kościoła: „w
wątpliwości, czy chory osiągnął
używanie rozumu, czy poważnie
choruje albo czy rzeczywiście już
umarł, należy udzielić tego
sakramentu" (KPK, kan. 1005).

Przyjęcie sakramentu chorych nie
jest konieczne jako niezbędny środek
zbawienia, ale nie powinno się
dobrowolnie rezygnować z tego
sakramentu. Jeżeli jest to możliwe,



należy go przyjąć, dlatego że
rezygnacja z niego oznaczałaby
odrzucenie pomocy do zbawienia o
wielkiej skuteczności. Pozbawienie
chorego tej pomocy mogłoby
stanowić grzech ciężki.

Wierni powinni pamiętać, że w
naszych czasach istnieje tendencja
do „izolowania” choroby i śmierci. W
klinikach i szpitalach ciężko chorzy
umierają czasem w samotności,
nawet jeśli są otoczeni przez innych i
bardzo dobrze zaopiekowani na
„oddziale intensywnej terapii”.
Wszyscy - w szczególności
chrześcijanie pracujący w
środowisku szpitalnym - powinni
dołożyć starań, aby chorym w
szpitalu nie brakowało środków
przynoszących pocieszenie i ulgę dla
cierpiącego ciała i duszy, a wśród
tych środków - obok sakramentu
Pokuty - jest sakrament
namaszczenia chorych.



Jako prawdziwy i właściwy
sakrament Nowego Zakonu,
namaszczenie chorych ofiaruje
wiernemu chrześcijaninowi łaskę
uświęcającą; co więcej, szczególna
łaska sakramentalna namaszczenia
chorych ma następujące skutki:

– Najgłębsze zjednoczenie z
Chrystusem w Jego odkupieńczej
Męce, dla dobra chorego i całego
Kościoła (por. Katechizm, 1521-1522;
1532);

— Pociechę, pokój i odwagę do
przezwyciężania trudności i cierpień
właściwych dla ciężkiej choroby albo
dla kruchości wynikającej ze starości
(por. Katechizm, 1520; 1532);

—Uleczenie z pozostałości grzechu i
odpuszczenie grzechów
powszednich, jak również
śmiertelnych, jeżeli chory żałował za
nie, ale nie mógł przyjąć sakramentu
pokuty (por. Katechizm, 1520);



— Przywrócenie zdrowia fizycznego,
jeżeli taka jest wola Boża (por. Sobór
Florencki: DS 1325; Katechizm, 1520);

—Przygotowanie do przejścia do
życia wiecznego. W tym sensie 
Katechizm Kościoła Katolickiego
stwierdza: „Ta łaska [właściwa dla
namaszczenia chorych] jest darem
Ducha Świętego, który odnawia
ufność i wiarę w Boga oraz umacnia
przeciw pokusom złego ducha,
przeciw pokusie zniechęcenia i
trwogi przed śmiercią (por. Hbr
2,15)” (Katechizm, 1520).

Ángel García Ibáñez

Bibliografia podstawowa

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
1499-1532.

Bibliografia uzupełniająca

—Ángel García Ibáñez, Conversione e
riconciliazione. Trattato storico-



teologico sulla penitenza
postbatessimale, Edusc, Roma 2020
(tłum. pol.: Nawrócenie i Pojednanie,
Traktat historyczno-teologiczny o
pokucie pochrzcielnej, Eunsa
Pamplona, w druku).

—Félix María Arocena, Pokuta i
Namaszczenie chorych, Eunsa,
Pampeluna 2014.

[1] Franciszek, Audiencja generalna,
19-II-2014.

[2] Por. Katechizm, 976; Sobór
Trydencki, ses. XIV, Nauka o
sakramencie Pokuty, rozdz. 1: DS
1670.

[3] Oczywiście czyny penitenta nie są
czynami czysto ludzkimi
(odpuszczenia grzechów nie
uzyskuje się wyłącznie własnymi
siłami), ale czynami dokonanymi w
wierze w Chrystusa Odkupiciela i
pod działaniem Ducha Świętego (por.
Katechizm, 1448).



[4] Obrzędy Pokuty, nr. 19.

[5] Tamże, nr. 6, d.

[6] Cytat przytoczony w Katechizmie
pochodzi z Soboru Trydenckiego: DS
1676.

[7] Jeśli spotka ludzi, którzy pragną
zbliżyć się do Boga, ale nie mogą
jeszcze otrzymać rozgrzeszenia,
ponieważ nie mają odpowiednich
dyspozycji, będzie starał się
traktować ich ze zrozumieniem i
miłosierdziem, towarzysząc im
duszpastersko, aby mogli zostać
włączeni do wspólnoty
chrześcijańskiej na różne możliwe
dla nich sposoby. Konkretnie, w
przypadku osób rozwiedzionych i
żyjących w cywilnym związku
małżeńskim, lub osób żyjących
razem nieformalnie, uświadomi im,
że pomimo ich sytuacji “nadal —
pomimo ich sytuacji — przynależą do
Kościoła, który ze szczególną troską
im towarzyszy w ich pragnieniu



kultywowania, na tyle, na ile to jest
możliwe, chrześcijańskiego stylu
życia poprzez uczestnictwo we Mszy
św., choć bez przyjmowania Komunii
św., słuchanie słowa Bożego,
adorację eucharystyczną, modlitwę,
uczestnictwo w życiu
wspólnotowym, szczerą rozmowę z
kapłanem czy ojcem duchownym,
oddawanie się czynnej miłości,
dziełom pokuty oraz zaangażowaniu
w wychowanie dzieci” (Benedykt
XVI, Sacramentum caritatis, 29).

[8] Tak wyraża to Katechizm Kościoła
Katolickiego: “W sakramencie pokuty
grzesznik, poddając się
miłosiernemu sądowi Boga,
uprzedza w pewien sposób sąd,
któremu zostanie poddany na końcu
życia ziemskiego” (nr 1470).

[9] Sobór Trydencki, ses. XIV, Nauka o
sakramencie pokuty, rozdz. 2: DS
1672.



[10] Św. Jan Paweł II, Reconciliatio et
Paenitentia, 31, I.

[11] Obrzędy Pokuty, 7, b.

[12] Sakramenty Chorych. Obrzędy i
Duszpasterstwo, 5.

[13] Tamże, 6.

[14] Por. Sakramenty Chorych.
Obrzędy i Duszpasterstwo, 20.

[15] Por. Tamże, 21.

[16] Por. Tamże, 23. W przypadku
konieczności wystarczyłoby dokonać
jednego namaszczenia na czole albo
na innej stosownej części ciała (por.
tamże). W Kościołach Wschodnich -
na przykład w Kościele bizantyjskim,
koptyjskim i ormiańskim - dokonuje
się siedmiu namaszczeń (podobnie
jak w starożytnej liturgii rzymskiej),
na czole, ustach, nosie, uszach, klatce
piersiowej, dłoniach i stopach
chorego, dla oczyszczenia z



grzechów popełnionych umysłem i
każdym ze zmysłów; por. I.-H
Dalmais, Liturgie Wschodnie, Bilbao
1991, 127-128.

[17] Tamże, 25. Formułę tę rozdziela
się w ten sposób, że pierwszą część
wypowiada się podczas
namaszczania czoła, a drugą podczas
namaszczania rąk. W razie
konieczności, gdy można dokonać
tylko jednego namaszczenia, szafarz
jednocześnie wypowiada całą
formułę (por. tamże, 23). W
cytowanym już Kościele wschodnio-
bizantyjskim przy każdym
namaszczeniu wypowiada się
formułę: „Ojcze Święty, lekarzu dusz
i ciał, który posłałeś Twojego
jedynego Syna, Jezusa Chrystusa, aby
leczył wszelkie choroby i wybawił
nas od śmierci, uzdrów przez łaskę
Chrystusa także tego Twojego sługę z
choroby ciała i ducha, która teraz go
nęka” (I.-H Dalmais, Liturgie
Wschodnie, op. cit., 129).



[18] Por. KPK, kan. 1003,1. Ani diakoni,
ani wierni świeccy nie mogą
prawomocnie udzielać sakramentu
namaszczenia chorych (por.
Kongregacja Nauki Wiary, Nota o
szafarzu sakramentu namaszczenia
chorych, «Notitiae» 41 [2005] 479).

[19] Por. Sobór Watykański II, 
Sacrosanctum Concilium (S.C.), 73;
KPK, kann. 1004-1007. Dlatego
namaszczenie chorych nie jest
sakramentem dla tych wiernych,
którzy po prostu osiągnęli tzw.
„trzeci wiek” (nie jest to sakrament
emerytów), ani nie jest to sakrament
tylko dla umierających. W przypadku
operacji chirurgicznej namaszczenie
chorych może być udzielone, gdy
choroba, która jest powodem
operacji, sama w sobie zagraża życiu
chorego.

[20] W tym względzie KPK stwierdza:
„Sakrament ten należy udzielać
chorym, którzy, gdy byli w



posiadaniu swoich zmysłów, prosili o
niego przynajmniej w sposób
domniemany” (kanon 1006).

[21] W odniesieniu do ostatniego
punktu należy odróżnić przypadek
osoby nie żałującej za grzechy, która
uparcie chce pozostać w stanie
grzechu ciężkiego, który jest
zewnętrznie znany wszystkim, od
przypadku osoby, która znalazła się
w sytuacji poważnie sprzecznej z
Prawem Bożym, ale nie z powodu
bezwzględnej podłości, lecz z
powodu ignorancji lub dlatego, że
jest zanurzona w silnie
zsekularyzowanej kulturze i ciężka
choroba zaskoczyła ją. W pierwszym
przypadku nie powinno się udzielać
namaszczenia, gdyż byłoby ono
bezskuteczne dla grzesznika. W
drugim przypadku tak, zwłaszcza
jeśli chory pozytywnie zareaguje na
wezwanie kapłana do oddania się
Bożemu miłosierdziu, żalu za
grzechy i postanowienia o zmianie



życia w przyszłości. W każdym razie,
jeśli szafarz ma wątpliwości, czy
podmiot rzeczywiście trwa uparcie w
sytuacji powszechnie znanego
grzechu ciężkiego, może udzielić tego
sakramentu sub conditione.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-23-pokuta-i-
namaszczenie-chorych/ (11-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-23-pokuta-i-namaszczenie-chorych/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-23-pokuta-i-namaszczenie-chorych/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-23-pokuta-i-namaszczenie-chorych/

	Temat 23. Pokuta i Namaszczenie Chorych

