
opusdei.org

Temat 23. Pokuta (2)

Chrystus powierzył
sprawowanie sakramentu
pojednania swoim Apostołom, a
oni przekazali je swoim
współpracownikom. Kapłani
mogą odpuszczać grzechy w
imię Ojca i Syna i Ducha
Świętego.

09-12-2012

1. Akty szafarza sakramentu

1.1. Kto jest szafarzem i jakie jest
jego zadanie



„Chrystus powierzył posługę
pojednania swoim Apostołom, ich
następcom - biskupom oraz
prezbiterom, współpracownikom
biskupów, którzy są znakiem i
narzędziem miłosierdzia i
sprawiedliwości Bożej. Wykonują oni
władzę odpuszczania grzechów w 
imię Ojca i Syna, i Ducha
Świętego” (Kompendium, 307).

Spowiednik realizuje posługę
pojednania na mocy władzy
kapłańskiej otrzymanej w
sakramencie święceń. Prawa
Kościoła regulują wykonywanie tej
władzy w taki sposób, że trzeba, aby
kapłan miał upoważnienie do jej
sprawowania w stosunku do
określonych wiernych lub w
stosunku do ogółu wiernych.

„Udzielając sakramentu pokuty,
kapłan wypełnia posługę Dobrego
Pasterza, który szuka zagubionej
owcy; posługę dobrego



Samarytanina, który opatruje rany;
Ojca, który czeka na syna
marnotrawnego i przyjmuje go, gdy
powraca; sprawiedliwego Sędziego,
który nie ma względu na osobę i
którego sąd jest sprawiedliwy, a
równocześnie miłosierny. Krótko
mówiąc, kapłan jest znakiem i
narzędziem miłosiernej miłości Boga
względem grzesznika” (Katechizm,
1465).

„Biorąc pod uwagę delikatny
charakter i wielkość tej posługi oraz
szacunek należny osobom, każdy
spowiadający kapłan zobowiązany
jest bez wyjątku i pod bardzo
surowymi karami do zachowania
pieczęci sakramentalnej, to jest
absolutnej tajemnicy odnośnie do
grzechów poznanych na
spowiedzi” (Kompendium, 309).

1.2. Rozgrzeszenie sakramentalne

Pośród czynności spowiednika
niektóre są konieczne, żeby penitent



mógł wykonać te, które z kolei
przypadają jemu, a konkretnie
chodzi o wysłuchanie spowiedzi i
nałożenie penitentowi pokuty. Poza
tym kapłańską władzą sakramentu
święceń spowiednik udziela
penitentowi rozgrzeszenia,
wypowiadając formułę przepisaną w
Rytuale, „w której istotne są słowa
«Ja odpuszczam tobie grzechy w imię
Ojca i Syna, i Ducha Świętego»”[1]

„Przez sakrament pokuty Ojciec
przyjmuje Syna, który do Niego
wraca, Chrystus bierze na ramiona
zgubioną owcę i odnosi do owczarni,
a Duch Święty na nowo uświęca
swoją świątynię albo pełniej w niej
zamieszkuje”[2].

2. Skutki sakramentu pokuty

„Skutkami sakramentu pokuty są:
pojednanie z Bogiem, a więc
odpuszczenie grzechów; pojednanie
z Kościołem; odzyskanie stanu łaski,
jeśli została utracona; darowanie



kary wiecznej spowodowanej przez
grzechy śmiertelne i darowanie,
przynajmniej częściowe, kar
doczesnych będących skutkiem
grzechu; pokój i pogoda sumienia
oraz pociecha duchowa; wzrost sił
duchowych do walki, jaką musi
prowadzić
chrześcijanin” (Kompendium, 310).

Święty Josemaría Escrivá de
Balaguer żywo podsumowuje skutki
sakramentu pokuty: „w tym
cudownym sakramencie Pan
oczyszcza twoją duszę i napawa cię
radością i siłą, byś nie osłabł w walce
i niestrudzenie powracał do Boga,
nawet gdyby wszystko zdawało ci się
ciemnością”[3].

„W sakramencie pokuty grzesznik,
poddając się miłosiernemu sądowi
Boga, uprzedza w pewien sposób sąd,
któremu zostanie poddany na końcu
życia ziemskiego” (Katechizm, 1470).



3. Konieczność i użyteczność
pokuty 3.1. Konieczność
sakramentu pokuty do
odpuszczenia grzechów ciężkich

„Sakrament pokuty jest konieczny do
zbawienia dla tych, którzy upadli po
chrzcie, jak chrzest jest konieczny dla
tych, którzy nie zostali jeszcze
odrodzeni”[4].

„Zgodnie z przykazaniem
kościelnym: «Każdy wierny, po
osiągnięciu wieku rozeznania,
obowiązany jest przynajmniej raz w
roku wyznać wiernie wszystkie
swoje grzechy ciężkie» (KPK, kan.
989)” (Katechizm, 1457).

„Ten, kto ma świadomość, że popełnił
grzech śmiertelny, nie powinien
przyjmować Komunii świętej (…) bez
uzyskania wcześniej rozgrzeszenia
sakramentalnego, chyba że ma
ważny motyw przyjęcia Komunii, a
nie ma możliwości przystąpienia do
spowiedzi” (Katechizm, 1457). „W



takim jednak wypadku ma pamiętać
o tym, że jest obowiązany wzbudzić
akt żalu doskonałego, który zawiera
w sobie zamiar wyspowiadania się
jak najszybciej” (KPK, kan. 916).

3.2. Użyteczność częstej spowiedzi

„Wyznawanie codziennych win
(grzechów powszednich) nie jest
ściśle konieczne, niemniej jest przez
Kościół gorąco zalecane. Istotnie,
regularne spowiadanie się z
grzechów powszednich pomaga nam
kształtować sumienie, walczyć ze
złymi skłonnościami, poddawać się
leczącej mocy Chrystusa i
postępować w życiu
Ducha” (Katechizm, 1458).

„Częste i staranne korzystanie z tego
sakramentu jest bardzo użyteczne
dla zwalczania grzechów
powszednich. Nie jest to bowiem
tylko powtarzanie obrzędów ani
psychologiczne ćwiczenie, lecz
nieustanna troska o doskonalenie



łaski chrztu, abyśmy nosząc w
naszym ciele umartwienie Jezusa
Chrystusa, coraz bardziej ukazywali
w sobie życie Jezusa”[5].

4. Obrzędy sakramentu pokuty

„Indywidualna i całkowita spowiedź
oraz rozgrzeszenie pozostają
jedynym zwykłym sposobem, w jaki
wierni mogą się pojednać z Bogiem i
Kościołem, chyba że niemożność
fizyczna albo moralna uwalnia ich
od takiej spowiedzi”[6].

„Kapłan niech przyjmie penitenta z
braterską miłością (…). Następnie
penitent czyni znak krzyża mówiąc:
«W imię Ojca i Syna, i Ducha
Świętego. Amen». Kapłan może to
zrobić razem z nim. Następnie
kapłan krótką formułą zachęca
penitenta do ufności Bogu”[7].

„Jeżeli okoliczności za tym
przemawiają, kapłan lub sam
penitent odczytuje jakiś tekst z Pisma



św. Może się to odbyć w czasie
przygotowania do sprawowania
sakramentu. Słowo Boże oświeca
wiernego, aby poznał swoje grzechy,
wzywa go do nawrócenia i do
ufności w miłosierdzie Boże”[8].

Następnie „penitent wyznaje swoje
grzechy”[9]. Kapłan zachęca go do
żalu, udziela mu stosownych rad, aby
rozpoczął nowe życie i nakłada na
niego pokutę. „Penitent okazuje
swoją skruchę i postanowienie
nowego życia przez jakąś modlitwę,
w której prosi o przebaczenie Boga
Ojca”[10]. Następnie kapłan udziela
penitentowi rozgrzeszenia.

Po otrzymaniu rozgrzeszenia
penitent może głosić miłosierdzie
Boże i podziękować krótką aklamacją
wziętą z Pisma Świętego albo też
kapłan wypowiada formułę
uwielbienia Boga oraz odesłania
penitenta.



„Sakrament pokuty może być także
udzielony w ramachcelebracji
wspólnotowej, podczas której
uczestnicy wspólnie przygotowują
się do spowiedzi i wspólnie dziękują
za otrzymane przebaczenie
grzechów. Osobista spowiedź i
indywidualne rozgrzeszenie są tu
włączone do liturgii słowa Bożego, z
czytaniami i homilią. Przeprowadza
się wspólnie rachunek sumienia i
wspólnie prosi o przebaczenie;
odmawia się modlitwę «Ojcze nasz»,
a na zakończenie modlitwę
dziękczynną” (Katechizm, 1482).

„Normy co do konfesjonału winny
być ustanowione przez poszczególne
Konferencje Episkopatu.
Zagwarantują one, że konfesjonał
będzie umieszczony «w miejscu
widocznym» oraz że będzie
«zaopatrzony w kratę», tak aby mogli
z niego swobodnie korzystać
pragnący tego wierni i sami
spowiednicy”[11]. „Spowiedzi nie



należy przyjmować poza
konfesjonałem, z wyjątkiem
uzasadnionej przyczyny”[12].

5. Odpusty

Osoba, która zgrzeszyła, potrzebuje
nie tylko odpuszczenia winy za
obrazę Boga, ale również
odpuszczenia kar, na które zasłużyła
za takie nieuporządkowanie. Wraz z
odpuszczeniem ciężkich win
grzesznik otrzymuje również
uwolnienie od kary wiecznego
rozdzielenia z Bogiem, ale zwykle
zasługuje jeszcze na kary doczesne,
to znaczy, niewieczne. „Kary
nakładane są przez sprawiedliwy i
miłosierny wyrok Boży dla
oczyszczenia dusz, dla obrony
świętości moralnego i dla
przywrócenia chwale Bożej pełnego
jej blasku. Każdy bowiem grzech
powoduje zakłócenie powszechnego
porządku, który ustalił Bóg z
niewypowiedzianą mądrością i



nieskończoną miłością; przynosi też
zniszczenie ogromnych dóbr tak
samego grzesznika, jak społeczności
ludzkiej”[13].

„Odpust jest to darowanie przed
Bogiem kary doczesnej za grzechy,
zgładzone już co do winy. Dostępuje
go chrześcijanin odpowiednio
usposobiony i pod pewnymi,
określonymi warunkami, za
pośrednictwem Kościoła, który jako
szafarz owoców odkupienia rozdaje i
prawomocnie przydziela
zadośćuczynienie ze skarbca zasług
Chrystusa i świętych” (Katechizm,
1471).

„Duchowe dobra płynące z komunii
świętych nazywamy takżeskarbcem
Kościoła. «Nie jest on zbiorem dóbr,
gromadzonych przez wieki na kształt
materialnych bogactw, lecz
nieskończoną i niewyczerpaną
wartością, jaką mają u Boga
zadośćuczynienia i zasługi Chrystusa



Pana, ofiarowane po to, by cała
ludzkość została uwolniona od
grzechu i doszła do łączności z
Ojcem. Stanowi go sam Chrystus
Odkupiciel, w którym są i działają
zadośćuczynienia i zasługi płynące z
Jego odkupienia. Poza tym do tego
skarbca należy również rzeczywiście
niewyczerpana, niewymierna i
zawsze aktualna wartość, jaką mają
przed Bogiem modlitwy i dobre
uczynki Najświętszej Maryi Panny i
wszystkich świętych, którzy idąc
śladami Chrystusa, dzięki Jego łasce,
uświęcili samych siebie i wypełnili
posłanie otrzymane od Ojca. W ten
sposób, pracując nad własnym
zbawieniem, przyczynili się również
do zbawienia swoich braci w
jedności Mistycznego
Ciała»[14]” (Katechizm, 1476-1477).

„Odpust jest cząstkowy albo zupełny
zależnie od tego, czy od kary
doczesnej należnej za grzechy
uwalnia w części czy w całości.



Każdy wierny może zyskiwać
odpusty (…) albo dla siebie, albo
ofiarowywać je za
zmarłych” (Katechizm, 1471).

„Wierny, który przynajmniej z
sercem skruszonym wypełnia
czynność obdarzoną odpustem
cząstkowym, uzyskuje za
pośrednictwem Kościoła
odpuszczenie takiej kary doczesnej,
jakie odpuszczenia dostępuje sam już
na mocy swej czynności”[15]

„Dla dostąpienia odpustu zupełnego
wymaga się wykonania czynu, do
którego jest przywiązany odpust i
wypełnienia trzech warunków,
którymi są: sakramentalna spowiedź,
Komunia św. i modlitwa według
intencji Papieża. Wymaga się
ponadto, aby wykluczyć wszelkie
przywiązanie do jakiegokolwiek
grzechu nawet powszedniego. Jeżeli
brak pełnej tego rodzaju dyspozycji
lub jeżeli powyższe warunki nie są



spełnione (…), odpust będzie tylko
cząstkowy”[16].

Antonio Miralles

Bibliografia podstawowa

Katechizm Kościoła Katolickiego,
1422-1484

Lektury zalecane

Ordo Pænitentiæ, Prænotanda, 1-30

Jan Paweł II, adhortacja apostolska 
Reconciliatio et Pænitentia z 2
grudnia 1984 r., 28-34

Paweł VI, konstytucja apostolska 
Indulgentiarum doctrina z 1 stycznia
1967 r.

--------------------------------------

[1] Ordo Pænitentiæ, Prænotanda, 19.

[2] Ibidem, 6 d.



[3] Święty Josemaría Escrivá, 
Przyjaciele Boga, 214.

[4] Sobór Trydencki, sesja XIV, Nauka
o sakramencie pokuty, rozdz. 2 (DS
1672).

[5] Ordo Pænitentiæ, Prænotanda, 7
b.

[6] Ibidem, 31.

[7] Ibidem, 16.

[8] Ibidem, 17.

[9] Ibidem, 18.

[10] Ibidem, 19.

[11] Jan Paweł II, motu proprio 
Misericordia Dei z 7 kwietnia 2002 r.,
9 b.

[12] KPK, kan. 964 § 3.



[13] Paweł VI, konstytucja apostolska 
Indulgentiarum doctrina z 1 stycznia
1967 r., 2

[14] Ibidem, 5.

[15] Ibidem, norma 5.

[16] Ibidem, norma 7.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-23-pokuta-2/
(12-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-23-pokuta-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-23-pokuta-2/

	Temat 23. Pokuta (2)

