
opusdei.org

Temat 22. Pokuta (1)

Chrystus ustanowił sakrament
pokuty, ofiarując nam nową
szansę nawrócenia się i
odzyskania po chrzcie łaski
usprawiedliwienia.

10-12-2012

1. Walka z grzechem po chrzcie

1.1. Konieczność nawrócenia

Mimo że chrzest zmazuje każdy
grzech, czyni nas dziećmi Bożymi i
usposabia człowieka do przyjęcia
Bożego daru chwały Niebios, jednak
w tym życiu jesteśmy jeszcze



narażeni na popadnięcie w grzech.
Nikt nie jest wolny od konieczności
walki z grzechem, a upadki są częste.
Jezus nauczył nas modlić się w
„Ojcze nasz”: „I odpuść nam nasze
winy, jako i my odpuszczamy naszym
winowajcom” i to nie od czasu do
czasu, tylko codziennie, bardzo
często. Święty Jan Apostoł mówi
również: „Jeśli mówimy, że nie mamy
grzechu, to samych siebie
oszukujemy i nie ma w nas
prawdy” (1 J 1, 8). Natomiast
pierwszych chrześcijan w Koryncie
Święty Paweł zachęcał: „W imię
Chrystusa prosimy: pojednajcie się z
Bogiem” (2 Kor 5, 20).

A zatem wezwanie Jezusa do
nawrócenia: „Czas się wypełnił i
bliskie jest królestwo Boże.
Nawracajcie się i wierzcie w
Ewangelię!” (Mk 1, 15) nie kieruje się
tylko do tych, którzy jeszcze Go nie
znają, ale do wszystkich wiernych
chrześcijańskich, którzy również



powinni się nawracać i podsycać
swoją wiarę. „To drugie nawrócenie
jest nieustannym zadaniem dla
całego Kościoła” (Katechizm, 1428).

1.2. Pokuta wewnętrzna

Nawrócenie rozpoczyna się w
naszym wnętrzu. To, które ogranicza
się do zewnętrznych pozorów, nie
jest prawdziwym nawróceniem.
Człowiek może przeciwstawić się
grzechowi jako obrazie Boga tylko
prawdziwie dobrym aktem, aktem
cnoty, poprzez który żałuje tego, co
sprzeciwiało się woli Bożej, i próbuje
czynnie wyeliminować to
nieuporządkowanie ze wszystkimi
jego konsekwencjami. Na tym polega
cnota pokuty.

„Pokuta wewnętrzna jest radykalną
przemianą całego życia, powrotem,
nawróceniem się do Boga całym
sercem, zerwaniem z grzechem,
odwróceniem się od zła z odrazą do
popełnionych przez nas złych



czynów. Pokuta wewnętrzna zawiera
równocześnie pragnienie i
postanowienie zmiany życia oraz
nadzieję na miłosierdzie Boże i
ufność w pomoc Jego
łaski” (Katechizm, 1431).

Pokuta nie jest dziełem wyłącznie
ludzkim, wewnętrzną regulacją
będącą owocem mocnego panowania
nad sobą, która uruchamia wszystkie
sprężyny wiedzy o sobie samym oraz
szereg zdecydowanych postanowień.
„Nawrócenie jest najpierw dziełem
łaski Boga, który sprawia, że nasze
serca wracają do Niego: «Nawróć
nas, Panie, do Ciebie wrócimy» (Lm
5, 21). Bóg daje nam siłę zaczynania
od nowa” (Katechizm, 1432).

1.3. Różne formy pokuty w życiu
chrześcijanina

Nawrócenie rodzi się z serca, ale nie
pozostaje zamknięte we wnętrzu
człowieka, tylko przynosi owoce w
postaci uczynków na zewnątrz,



wprowadzając do gry całą osobę
ludzką – ciało i duszę. Pośród tych
uczynków wyróżniają się przede
wszystkim te zawarte w celebracji
Eucharystii i sakramentu pokuty,
który Jezus Chrystus ustanowił,
żebyśmy wyszli zwycięsko z walki z
grzechem.

Poza tym chrześcijanin ma wiele
innych form wprowadzania w życie
swojego pragnienia nawrócenia.
„Pismo święte i Ojcowie Kościoła
kładą nacisk szczególnie na trzy
formy: post, modlitwę i jałmużnę
(por. Tb 12, 8; Mt 6, 1-18). Wyrażają
one nawrócenie w odniesieniu do
samego siebie, do Boga i do innych
ludzi” (Katechizm, 1434). Do tych
trzech form sprowadzają się w taki
czy inny sposób wszystkie uczynki
pozwalające nam naprawić
nieuporządkowanie grzechu.

Przez post rozumie się nie tylko
umiarkowaną rezygnację z



upodobania do potraw, ale również
wszystko to, co zakłada wymaganie
od ciała i niesprawianie mu
przyjemności w tym celu, żebyśmy
poświęcili się temu, o co prosi nas
Bóg dla dobra innych i naszego
własnego. Jako modlitwę możemy
rozumieć wszelkie stosowanie
naszych duchowych zdolności –
rozumu, woli, pamięci – do
zjednoczenia z Bogiem, Ojcem
naszym, w przyjaznej i bliskiej
rozmowie. W stosunku do innych
jałmużna nie jest tylko dawaniem
pieniędzy czy innych dóbr
materialnych potrzebującym, ale
również innymi rodzajami darów:
poświęcaniem własnego czasu,
opieką nad chorymi, przebaczaniem
tym, którzy nas obrazili,
upominaniem kogoś, kto potrzebuje
upomnienia, żeby się poprawić,
pocieszaniem tego, kto cierpi, i
wieloma innymi przejawami oddania
innym.



Kościół daje nam impuls do
uczynków pokutnych szczególnie w
niektórych chwilach, które służą
nam poza tym do bycia bardziej
solidarnymi z braćmi w wierze.
„Okresy i dni pokuty w ciągu roku
liturgicznego (Okres Wielkiego Postu,
każdy piątek jako wspomnienie
śmierci Pana) są w Kościele
specjalnym czasem praktyki
pokutnej” (Katechizm, 1438).

2. Sakrament pokuty i pojednania

2.1. Chrystus ustanowił ten
sakrament

„Chrystus ustanowił sakrament
pokuty dla wszystkich grzeszników
w Kościele, a przede wszystkim dla
tych, którzy po chrzcie popełnili
grzech ciężki i w ten sposób utracili
łaskę chrztu oraz zadali ranę
komunii kościelnej. Sakrament
pokuty daje im nową możliwość
nawrócenia się i odzyskania łaski



usprawiedliwienia” (Katechizm,
1446).

Jezus podczas swojego życia
publicznego nie tylko zachęcał ludzi
do pokuty, ale przyjmując
grzeszników, jednał ich z Ojcem[1].
„Chrystus Zmartwychwstały, dając
Apostołom Ducha Świętego, udzielił
im swojej Boskiej władzy
odpuszczania grzechów: «Weźmijcie
Ducha Świętego! Którym odpuścicie
grzechy, są im odpuszczone, a
którym zatrzymacie, są im
zatrzymane» (J 20,
22-23)” (Katechizm, 976). Władza ta
jest przekazywana biskupom,
następcom apostołów, jako
pasterzom Kościoła i prezbiterom,
którzy również są kapłanami
Nowego Testamentu,
współpracownikami biskupów, na
mocy sakramentu kapłaństwa.
„Chrystus chciał, by cały Jego Kościół
w modlitwie, życiu i działaniu był
znakiem i narzędziem przebaczenia i



pojednania, które On nabył dla nas
za cenę swojej Krwi. Wykonywanie
władzy odpuszczania grzechów
powierzył jednak Chrystus władzy
apostolskiej” (Katechizm, 1442).

2.2. Nazwy tego sakramentu

Sakrament ten otrzymuje różne
nazwy w zależności od tego, który
jego aspekt się podkreśla. „Nazywa
się go sakramentem pokuty,
ponieważ ukazuje osobistą i
eklezjalną drogę nawrócenia,
skruchy i zadośćuczynienia ze strony
grzesznego
chrześcijanina” (Katechizm, 1423);
„pojednania, ponieważ udziela
grzesznikowi miłości Boga
przynoszącej
pojednanie” (Katechizm, 1424);
„spowiedzi, ponieważ (…) spowiedź z
grzechów przed kapłanem jest
istotnym elementem tego
sakramentu” (ibidem); „przebaczenia,
ponieważ przez sakramentalne



rozgrzeszenie wypowiedziane
słowami kapłana Bóg udziela
penitentowi «przebaczenia i
pokoju»” (ibidem); „nawrócenia,
ponieważ urzeczywistnia w sposób
sakramentalny wezwanie Jezusa do
nawrócenia” (Katechizm, 1423).

2.3. Sakrament pojednania z
Bogiem i z Kościołem

„Ci zaś, którzy przystępują do
sakramentu pokuty, otrzymują od
miłosierdzia Bożego przebaczenie
zniewagi wyrządzonej Bogu i
równocześnie dostępują pojednania
z Kościołem, któremu grzesząc zadali
ranę, a który przyczynia się do ich
nawrócenia miłością, przykładem i
modlitwą” (Lumen gentium, 11).

„Ponieważ grzech jest obrazą Boga,
która zrywa przyjaźń z Nim, pokuta
«zmierza ostatecznie do tego, abyśmy
ukochali Boga i całkowicie się Jemu
powierzyli». Grzesznik, który dzięki
łasce miłosiernego Boga wchodzi na



drogę pokuty, wraca do Ojca, który
«pierwszy nas umiłował» (J 4,19), do
Chrystusa, który wydał samego siebie
za nas, i do Ducha Świętego, który
obficie został na nas wylany”[2].

„«Jednakże z niezbadanej i łaskawej
tajemnicy Bożego zrządzenia ludzie
są połączeni z sobą nadprzyrodzoną
więzią, wskutek czego grzech
jednego szkodzi także wszystkim,
podobnie jak świętość jednego
przynosi dobrodziejstwa wszystkim».
Dlatego pokuta niesie z sobą także
pojednanie z braćmi, którym grzech
zawsze szkodzi”[3].

2.4. Zasadnicza struktura pokuty

„Obejmuje on dwa jednakowo istotne
elementy: z jednej strony akty
człowieka, który nawraca się pod
działaniem Ducha Świętego, i
rozgrzeszenie kapłana, który w imię
Jezusa Chrystusa udziela
przebaczenia grzechów i ustala
sposób



zadośćuczynienia” (Kompendium,
302).

3. Akty penitenta

Są to „akty człowieka, który nawraca
się pod działaniem Ducha Świętego, a
mianowicie żal, wyznanie grzechów i
zadośćuczynienie” (Katechizm, 1448).

3.1. Skrucha

„Wśród aktów penitenta żal za
grzechy zajmuje pierwsze miejsce.
Jest to «ból duszy i znienawidzenie
popełnionego grzechu z
postanowieniem niegrzeszenia w
przyszłości»” (Katechizm, 1451)[4].

„Gdy żal wypływa z miłości do Boga
miłowanego nade wszystko, jest
nazywany «żalem doskonałym» lub
«żalem z miłości» (contritio). Taki żal
odpuszcza grzechy powszednie.
Przynosi on także przebaczenie
grzechów śmiertelnych, jeśli zawiera
mocne postanowienie przystąpienia



do spowiedzi sakramentalnej, gdy
tylko będzie to możliwe” (Katechizm,
1452).

„Także żal nazywany
«niedoskonałym» (attritio) jest
darem Bożym, poruszeniem Ducha
Świętego. Rodzi się on z rozważania
brzydoty grzechu lub lęku przed
wiecznym potępieniem i innymi
karami, które grożą grzesznikowi
(żal ze strachu). Takie poruszenie
sumienia może zapoczątkować
wewnętrzną ewolucję, która pod
działaniem łaski może zakończyć się
rozgrzeszeniem sakramentalnym.
Żal niedoskonały nie przynosi jednak
przebaczenia grzechów ciężkich, ale
przygotowuje do niego w
sakramencie pokuty” (Katechizm,
1453).

„Do przyjęcia sakramentu pokuty
należy przygotować się przez
rachunek sumienia, przeprowadzony
w świetle słowa Bożego. Najbardziej



nadają się do tego teksty, których
należy szukać w katechezie moralnej
Ewangelii i Listów Apostolskich: w
Kazaniu na Górze i pouczeniach
apostolskich” (Katechizm, 1454).

3.2. Wyznanie grzechów

„Wyznanie grzechów wobec kapłana
stanowi istotną część sakramentu
pokuty: «Na spowiedzi penitenci
powinni wyznać wszystkie grzechy
śmiertelne, których są świadomi po
dokładnym zbadaniu siebie, chociaż
byłyby najbardziej skryte i
popełnione tylko przeciw dwu
ostatnim przykazaniom Dekalogu
(por. Wj 20, 17; Mt 5, 28), ponieważ
niekiedy ciężej ranią one duszę i są
bardziej niebezpieczne niż
popełnione jawnie»” (Katechizm,
1456)[5].

„Indywidualna i całkowita spowiedź
oraz rozgrzeszenie pozostają
jedynym zwykłym sposobem, w jaki
wierni mogą się pojednać z Bogiem i



Kościołem, chyba że niemożność
fizyczna albo moralna uwalnia ich
od takiej spowiedzi”[6]. „Spowiedź
sakramentalna nie jest dialogiem
ludzkim, lecz Boskim”[7].

Wyznając grzechy, chrześcijanin
penitent poddaje się sądowi Jezusa
Chrystusa, sprawującego ten sąd za
pośrednictwem kapłana, który
nakazuje penitentowi uczynki
pokutne i odpuszcza mu grzechy.
Penitent zwalcza grzech bronią
pokory i posłuszeństwa.

3.3. Zadośćuczynienie

„Rozgrzeszenie usuwa grzech, ale nie
usuwa wszelkiego nieporządku, jaki
wprowadził grzech. Grzesznik
podźwignięty z grzechu musi jeszcze
odzyskać pełne zdrowie duchowe.
Powinien zatem zrobić coś więcej, by
naprawić swoje winy: powinien
«zadośćuczynić» w odpowiedni
sposób lub «odpokutować» za swoje
grzechy. To zadośćuczynienie jest



nazywane także
«pokutą»” (Katechizm, 1459).

Spowiednik, przed udzieleniem
rozgrzeszenia, nakłada pokutę, którą
penitent powinien przyjąć, a
następnie wypełnić. Ta pokuta służy
jako zadośćuczynienie za grzechy, a
jej wartość pochodzi przede
wszystkim z sakramentu. Penitent
był posłuszny Chrystusowi,
wypełniając to, co On ustanowił w
kwestii tego sakramentu, natomiast
Chrystus ofiaruje Ojcu to
zadośćuczynienie jednego ze swoich
członków.

Antonio Miralles

Bibliografia podstawowa

Katechizm Kościoła Katolickiego,
1422-1484

Lektury zalecane

Ordo Pænitentiæ, Prænotanda, 1-30



Jan Paweł II, adhortacja apostolska 
Reconciliatio et Pænitentia z 2
grudnia 1984 r., 28-34

Paweł VI, konstytucja apostolska 
Indulgentiarum doctrina z 1 stycznia
1967 r.

--------------------------------------

[1] „On widząc ich wiarę rzekł:
«Człowieku, odpuszczają ci się twoje
grzechy»” (Łk 5, 20); „Nie potrzebują
lekarza zdrowi, ale ci, którzy się źle
mają. Nie przyszedłem wezwać do
nawrócenia sprawiedliwych, lecz
grzeszników” (Łk 5, 31-32); „Do niej
zaś rzekł: Twoje grzechy są
odpuszczone” (Łk 7, 48).

[2] Ordo Pænitentiæ, Prænotanda, 5
(cytaty w języku polskim pochodzą z
przekładu polskiego Obrzędy Pokuty,
zamieszczonego również w serwisie
internetowym Komisji do spraw
Kultu Bożego i Dyscypliny
Sakramentów Episkopatu Polski).



Ostatnie zdanie cytatu jest wzięte z
konstytucji Pænitemini z 17 lutego
1966 r. Pawła VI.

[3] Ibidem. Cytat wewnątrz tego
tekstu pochodzi z dokumentu Pawła
VI konstytucja Indulgentiarum
doctrina z 1 stycznia 1967, 4.

[4] Cytat, który przytacza Katechizm,
pochodzi z dokumentów Soboru
Trydenckiego (DS 1676).

[5] Cytat, który przytacza Katechizm,
pochodzi z dokumentów Soboru
Trydenckiego (DS 1680).

[6] Ordo Pænitentiæ, Prænotanda, 31.

[7] Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, 78.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-22-pokuta-1/


pl/article/temat-22-pokuta-1/
(05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-22-pokuta-1/

	Temat 22. Pokuta (1)

