
opusdei.org

Temat 22.
Eucharystia (II)

Msza Święta uobecnia we
współczesnej celebracji
liturgicznej Kościoła jedyną
ofiarę naszego odkupienia. Jest
ofiarą prawdziwą i wyjątkową
przez swój bezpośredni
związek – ze względu na jej
bezpośrednią relację
sakramentalnej tożsamości – z
jedyną, doskonałą i ostateczną
Ofiarą Krzyża. Wierni mogą i
powinni uczestniczyć w
składaniu ofiary
eucharystycznej. Pragnienie
przyjęcia Komunii Świętej
powinno być stale obecne w
każdym chrześcijaninie.



18-12-2022

Ofiarniczy wymiar Mszy Świętej

Msza Święta jest właściwą i
szczególną Ofiarą „nową”w stosunku
do religii naturalnych i ofiar
rytualnych Starego Testamentu. Jest 
Ofiarą, dlatego że Msza Święta
uobecnia (czyni obecną) we
współczesnej liturgicznej celebracji
Kościoła, jedyną ofiarę naszego
odkupienia, dlatego że jest pamiątką
tej ofiary i udziela jej owoców (por. 
Katechizm, 1362-1367).

Za każdym razem, gdy Kościół
sprawuje Eucharystię, jest wezwany
do przyjęcia daru, który ofiaruje mu
Chrystus, i w ten sposób uczestniczy
w ofierze swego Pana, ofiarując się
wraz z Nim Ojcu dla zbawienia
świata. Można zatem stwierdzić, że



Msza Święta jest ofiarą Chrystusa i
Kościoła.

Przyjrzyjmy się z większą uwagą tym
dwóm aspektom Tajemnicy
Eucharystycznej.

Jak już powiedzieliśmy, Msza Święta
jest prawdziwą i właściwą Ofiarą ze
względu na jej bezpośrednią relację
sakramentalnej tożsamości z jedyną,
doskonałą i ostateczną Ofiarą
Krzyża[1]. Ten związek został
ustanowiony przez Jezusa Chrystusa
podczas Ostatniej Wieczerzy, kiedy
to, pod postaciami chleba i wina, dał
Apostołom swoje Ciało złożone w
ofierze i swoją Krew przelaną na
odpuszczenie grzechów,
zapowiadając w pamiątkowym
obrzędzie to, co wydarzyło się
historycznie, niedługo później, na
Golgocie. Od tego czasu Kościół, pod
przewodnictwem Ducha Świętego i
dzięki Jego mocy, nie ustaje w
wypełnianiu nakazu, jaki Jezus



Chrystus dał swoim uczniom: „to
czyńcie na moją pamiątkę!” (Łk 22,
19; 1 Kor 11, 24-25). W ten sposób
„zwiastuje” (uobecnia przez słowo i
sakrament) „śmierć Pana” (to znaczy,
Jego ofiarę: por. Ef 5, 2; Hbr 9, 26),
„aż [Pan] przyjdzie” (stąd Jego
chwalebne Zmartwychwstanie i
Wniebowstąpienie) (por. 1 Kor 11,
26).

Ta zapowiedź, to sakramentalne
ogłoszenie Tajemnicy Paschalnej
Pana, ma szczególną skuteczność,
ponieważ odkupieńcza Ofiara
Chrystusa przedstawia się nie tylko 
in signo czy in figura, ale również
staje się rzeczywiście obecna.
Uobecnia się Osoba Chrystusa i
upamiętniane zbawcze wydarzenie. 
Katechizm Kościoła Katolickiego
wyraża to w następujący sposób:
„Eucharystia jest pamiątką Paschy
Chrystusa, aktualizacją i
ofiarowaniem sakramentalnym Jego
jedynej ofiary w liturgii Kościoła,



który jest Jego Ciałem” (Katechizm,
1362).

Dlatego, gdy Kościół celebruje
Eucharystię, przez konsekrację
chleba i wina w Ciało i Krew
Chrystusa, uobecnia się ta sama
Ofiara z Golgoty, teraz chwalebna;
ten sam Kapłan – Jezus Chrystus; ten
sam akt ofiarnego daru (pierwotna
ofiara Krzyża), nierozdzielnie
złączony z sakramentalną obecnością
Chrystusa, dar zawsze aktualny w
zmartwychwstałym i uwielbionym
Chrystusie[2]. Zmienia się tylko
zewnętrzny przejaw tego oddania:
na Górze Kalwarii poprzez Mękę i
Śmierć na Krzyżu, we Mszy Świętej
poprzez Pamiątkę-Sakrament:
podwójna konsekrację: chleba i wina
w czasie Modlitwy Eucharystycznej
(sakramentalny obraz Ofiary
Krzyża).

Eucharystia - ofiara Chrystusa i
Kościoła



Msza Święta jest Ofiarą Chrystusa i
Kościoła, ponieważ za każdym
razem, kiedy jest sprawowana
Tajemnica Eucharystyczna, Kościół
uczestniczy w Ofierze swojego Pana,
wchodząc z Nim w komunię – ze
swoim ofiarnym darem złożonym
Ojcu – i z dobrodziejstwami
odkupienia, które dla nas pozyskał.
Cały Kościół składa ofiarę i jest
składany w ofierze w Chrystusie dla
Ojca przez Ducha Świętego. Tak
stwierdza żywa Tradycja Kościoła,
zarówno w tekstach liturgii, jak i w
nauczaniu Ojców oraz Urzędu
Nauczycielskiego Kościoła (por. 
Katechizm, 1368-1370). Fundament
tej nauki opiera się na zasadzie
jedności i współpracy między
Chrystusem a członkami Jego Ciała,
wyraźnie wyłożony przez II Sobór
Watykański: „w tak wielkim dziele,
przez które Bóg otrzymuje doskonałą
chwałę, a ludzie uświęcenie,
Chrystus zawsze przyłącza do siebie
Kościół, swoją Oblubienicę



umiłowaną” (konstytucja 
Sacrosanctum Concilium, 7).

Udział Kościoła – hierarchicznie
uporządkowanego Ludu Bożego – w
darze ofiary eucharystycznej jest
uprawomocniony nakazem Jezusa:
„to czyńcie na moją pamiątkę!” i
odzwierciedla się w liturgicznej
formule „memores… offerimus…[tibi
Pater]… gratias agentes… hoc
sacrificium”, często używanej w
modlitwach eucharystycznych
starożytnego Kościoła[3], a także
obecnej w aktualnych modlitwach
eucharystycznych[4].

Jak zaświadczają teksty liturgii
eucharystycznej, wierni nie są
zwykłymi widzami aktu kultu
sprawowanego przez celebrującego
kapłana. Wszyscy oni mogą i
powinni uczestniczyć w darze Ofiary
Eucharystycznej, ponieważ na mocy
chrztu zostali włączeni w Chrystusa i
stanowią część „wybranego



plemienia, królewskiego kapłaństwa,
narodu świętego, ludu [Bogu] na
własność przeznaczonego” (1 P 2, 9).
To znaczy, nowego Ludu Bożego w
Chrystusie, który On sam jednoczy
wokół Siebie, aby z jednego krańca
ziemi na drugi składał Jego imieniu
ofiarę doskonałą (por. Ml 1, 10-11).
Wierni sprawują nie tylko duchowy
kult ofiary własnych uczynków i
całego swojego istnienia, ale również
– w Chrystusie i z Chrystusem –
składają czystą, świętą i nieskalaną
Ofiarę. Wszystko to wiąże się ze
sprawowaniem powszechnego
kapłaństwa wiernych w Eucharystii.

Kościół, w zjednoczeniu z
Chrystusem, nie tylko składa ofiarę
eucharystyczną, ale jest również
składany w ofierze w Chrystusie,
ponieważ jako Ciało i Oblubienica
jest nierozdzielnie zjednoczony ze
swoją Głową i Oblubieńcem.



Sama liturgia eucharystyczna nie
przestaje wyrażać udziału Kościoła,
pod wpływem Ducha Świętego, w
ofierze Chrystusa: „Wejrzyj, prosimy,
na dar Twojego Kościoła i przyjmij
Ofiarę, przez którą nas pojednałeś ze
sobą. Spraw, abyśmy posileni Ciałem
i Krwią Twojego Syna i napełnienie
Duchem Świętym, stali się jednym
ciałem i jedną duszą w Chrystusie.
Niech On nas uczyni wiecznym
darem dla Ciebie…”[5]. W podobny
sposób prosi się w czwartej
Modlitwie Eucharystycznej: „Wejrzyj,
Boże, na Ofiarę, którą sam dałeś
swojemu Kościołowi, i spraw, aby
wszyscy, którzy będą spożywali ten
sam Chleb i pili z jednego Kielicha,
zostali przez Ducha Świętego
złączeni w jedno ciało i stali się w
Chrystusie żywą ofiarą ku Twojej
chwale”.

Udział wiernych polega przede
wszystkim na wewnętrznym
zjednoczeniu z ofiarą Chrystusa,



uobecnianą na ołtarzu przez posługę
celebrującego kapłana.

Doktryna, którą przedstawiliśmy, ma
fundamentalne znaczenie dla życia
chrześcijańskiego. Wszyscy wierni są
powołani do uczestnictwa we Mszy
świętej przez wykonywanie swego
królewskiego kapłaństwa, to znaczy z
intencją ofiarowania Ojcu wraz z
Chrystusem, nieskalaną Ofiarą,
własnego życia bez zmazy grzechu w
duchowo-egzystencjalnej ofierze,
przywracając Mu z synowską
miłością i w dziękczynieniu to
wszystko, co od Niego otrzymali.

Wierni powinni się starać, żeby Msza
Święta rzeczywiście była centrum i
rdzeniem ich życia duchowego[6],
ukierunkowując na nią cały swój
dzień, swoją pracę i wszelkie
działania. Jest to główny przejaw
„duszy kapłańskiej”.

Cele i owoce Mszy Świętej



Msza Święta, o ile jest
sakramentalnym ponowieniem
ofiary Chrystusa, ma te same cele, co
Ofiara Krzyża[7]. Tymi celami są: cel
latreutyczny (chwalić i uwielbiać
Boga Ojca, przez Syna, w Duchu
Świętym); cel eucharystyczny
(dziękować Bogu za stworzenie i
odkupienie); cel przebłagalny
(zadościuczynianie Bogu za nasze
grzechy) oraz cel błagalny (błaganie
Boga o Jego dary i łaski). Wyraża się
to w różnych modlitwach, które są
częścią liturgicznej celebracji
Eucharystii, zwłaszcza w Gloria, w 
Credo, w różnych częściach Anafory
lub Modlitwy Eucharystycznej
(prefacja, Sanctus, epikleza,
anamneza, modlitwy wstawiennicze
i doksologia końcowa), w Ojcze nasz
oraz we własnych modlitwach każdej
Mszy Świętej: w kolekcie, modlitwie
nad darami, modlitwie po komunii.

Przez owoce Mszy św. rozumiemy
skutki, jakie zbawcza moc Krzyża,



uobecniona w Ofierze
eucharystycznej, wywołuje w
ludziach, gdy dobrowolnie przyjmują
ją w wierze, nadziei i miłości do
Odkupiciela.. Te owoce oznaczają
zasadniczo wzrost w łasce
uświęcającej i głębsze egzystencjalne
upodabnianie się do Chrystusa,
zgodnie z konkretnym sposobem,
jaki oferuje nam Eucharystia.

Te owoce świętości nie są określone
identycznie u wszystkich, którzy
uczestniczą w Ofierze
Eucharystycznej. Będą one większe
lub mniejsze w zależności od udziału
każdego w celebracji liturgicznej i od
stopnia jego wiary i pobożności. W
związku z tym w różny sposób z
owoców Mszy Świętej korzystają:
cały Kościół; kapłan, który odprawia
Mszę Świętą i ci, którzy, zjednoczeni
z kapłanem, uczestniczą w celebracji
eucharystycznej; ci, którzy, nie
uczestnicząc we Mszy, łączą się
duchowo ze sprawującym ją



kapłanem oraz ci, za których Msza
Święta jest odprawiana, a którymi
mogą być żywi lub umarli[8].

Gdy kapłan przyjmuje zlecenie
przeznaczenia owoców Mszy św. na
jakąś intencję, jest do tego
bezwzględnie zobowiązany.[9].

Eucharystia – Uczta Paschalna
Kościoła

„Eucharystia jest Ucztą Paschalną,
ponieważ Chrystus,
urzeczywistniając w sposób
sakramentalny swoją Paschę
[przejście z tego świata do Ojca przez
Jego Mękę, Śmierć,
Zmartwychwstanie i chwalebne
Wniebowstąpienie[10]], daje nam
swoje Ciało i swoją Krew, ofiarowane
jako pokarm i napój, i w swojej
Ofierze jednoczy nas z sobą i między
nami” (Kompendium, 287).

„Msza święta jest równocześnie i
nierozdzielnie pamiątką ofiarną, w



której przedłuża się ofiara Krzyża, i
świętą ucztą Komunii w Ciele i Krwi
Pana. Sprawowanie Ofiary
eucharystycznej jest nastawione na
wewnętrzne zjednoczenie wiernych
z Chrystusem przez Komunię.
Przystępować do Komunii świętej
oznacza przyjmować samego
Chrystusa, który ofiarował się za
nas” (Katechizm, 1382).

Komunia Święta, nakazana przez
Chrystusa („Bierzcie i jedzcie (…),
pijcie z niego wszyscy…”, Mt 26,
26-28; por. Mk 14, 22-24; Łk 22, 14-20;
1 Kor 11, 23-26) jest częścią
fundamentalnej struktury celebracji
Eucharystii. Tylko kiedy Chrystus jest
przyjmowany przez wiernych jako
pokarm życia wiecznego, Jego
stawanie się pokarmem dla ludzkości
nabiera pełnego znaczenia, a
ustanowiona przez Niego pamiątka
zostaje wypełniona.[11]. Dlatego
Kościół żywo zaleca komunię
sakramentalną tym wszystkim,



którzy uczestniczą w celebracji
eucharystycznej i posiadają należną
dyspozycję, żeby godnie przyjąć
Najświętszy Sakrament[12].

Kiedy Jezus obiecał Eucharystię,
stwierdził, że ten pokarm jest nie
tylko użyteczny, ale konieczny. Jest to
warunek życia dla Jego uczniów:
„Zaprawdę, zaprawdę, powiadam
wam: Jeżeli nie będziecie spożywali
Ciała Syna Człowieczego i nie
będziecie pili Krwi Jego, nie
będziecie mieli życia w sobie” (J 6,
53).

Jedzenie jest koniecznością dla
człowieka. I jak pokarm naturalny
utrzymuje człowieka przy życiu i
daje mu siłę do chodzenia po tym
świecie, w podobny sposób
Eucharystia podtrzymuje w
chrześcijaninie życie w Chrystusie
otrzymane na chrzcie i daje mu siłę
do wierności Panu na tej ziemi, aż do
Jego powrotu do Domu Ojca w



niebie. Komunia nie jest więc
elementem, który można dowolnie
dodać do życia chrześcijańskiego; nie
jest ona konieczna tylko dla
niektórych wiernych, którzy w
szczególny sposób angażują się w
misję Kościoła, ale jest żywotną
koniecznością dla wszystkich: tylko
ci, którzy karmią się samym życiem
Chrystusa, mogą żyć w Chrystusie i
głosić Jego Ewangelię.

Pragnienie przyjęcia Komunii Świętej
powinno być zawsze obecne u
każdego chrześcijanina, tak jak stale
powinna być obecna wola
osiągnięcia ostatecznego celu
naszego życia. To pragnienie
przyjęcia Komunii, wyraźne lub
przynajmniej domyślne, jest
konieczne do osiągnięcia zbawienia.

Co więcej, faktyczne przyjmowanie
Komunii jest konieczne, jako
przykazanie kościelne, dla
wszystkich chrześcijan, którzy



osiągnęli wiek posługiwania się
rozumem: „Kościół zobowiązuje
wiernych (…) do przyjmowania
Eucharystii przynajmniej raz w roku,
jeśli to jest możliwe w Okresie
Wielkanocnym, po przygotowaniu
się przez sakrament
pojednania” (Katechizm, 1389). To
przykazanie kościelne stanowi
jedynie minimum, które nie zawsze
będzie wystarczające dla rozwoju
autentycznego życia
chrześcijańskiego. Dlatego sam
Kościół „gorąco zaleca jednak
wiernym przyjmowanie Najświętszej
Eucharystii w niedziele i dni
świąteczne lub jeszcze częściej,
nawet codziennie” (Katechizm, 1389).

Zwyczajnym szafarzem Komunii
Świętej jest biskup, prezbiter i
diakon[13]. Stałym nadzwyczajnym
szafarzem jest akolita[14].
Nadzwyczajnymi szafarzami
Komunii Świętej mogą być inni
wierni, którym ordynariusz miejsca



udzielił upoważnienia do
rozdzielania Eucharystii, kiedy uzna
to za konieczne dla użyteczności
duszpasterskiej wiernych, a nie jest
obecny dostępny kapłan, diakon lub
akolita[15].

„Nie wolno samym wiernym «brać
konsekrowanego Chleba ani kielicha
Krwi Pańskiej, ani tym bardziej
przekazywać między sobą z rąk do
rąk»”[16]. W odniesieniu do tej normy
wypada uznać, że Komunia ma
wartość świętego znaku; znak ten
musi pokazywać, że Eucharystia jest
darem Boga dla człowieka; z tego
powodu w normalnych warunkach
przy rozdzielaniu Eucharystii należy
rozróżniać między szafarzem, który
rozdziela Dar, ofiarowany przez
samego Chrystusa, a podmiotem,
który przyjmuje go z wdzięcznością,
w wierze i miłości.

Dyspozycja do przyjęcia Komunii
Świętej



Aby godnie przyjąć Komunię Świętą,
należy być w stanie łaski Bożej.
Święty Paweł głosi: „Kto spożywa
chleb lub pije kielich Pański
niegodnie, winny będzie Ciała i Krwi
Pańskiej. Niech przeto człowiek
baczy na siebie samego, spożywając
ten chleb i pijąc z tego kielicha. Kto
bowiem spożywa i pije nie zważając
na Ciało [Pańskie], wyrok sobie
spożywa i pije” (1 Kor 11, 27-29). W
związku z tym nikt nie powinien
przystępować do Świętej Eucharystii,
jeżeli ma świadomość grzechu
śmiertelnego, bez względu na to, jak
bardzo skruszony wydaje się sam
sobie, o ile uprzednio nie przystąpił
do sakramentalnej spowiedzi (por 
Katechizm, 1385)[17].

Aby owocnie przyjąć Komunię
wymagane jest, oprócz trwania w
stanie łaski Bożej, poważne
zaangażowanie w przyjmowanie
Pana z jak największą prawdziwą
pobożnością: przygotowanie (odległe



i bliższe); skupienie; akty miłości i
zadośćuczynienia, uwielbienie,
pokora, dziękczynienie, itp.

Przygotowanie ciała:

— Wewnętrzny szacunek wobec
Świętej Eucharystii powinien
odzwierciedlać się także w postawie
ciała. Kościół nakazuje post. Dla
wiernych obrządku łacińskiego post
polega na powstrzymaniu się od
wszelkiego pokarmu i napoju (z
wyjątkiem wody lub leków) na
godzinę przed Komunią (por. kan.
919 § 1). Należy również zadbać o
czystość ciała, odpowiedni strój,
gesty uwielbienia, które świadczą o
szacunku i miłości do Pana obecnego
w Najświętszym Sakramencie itp.
(por. Katechizm, 1387).

—Tradycyjny sposób przyjmowania
Komunii Świętej w obrządku
łacińskim - owoc wiary, miłości i
wielowiekowej pobożności Kościoła -
polega na jej przyjmowaniu na



kolanach i do ust. Przyczyny, które
dały początek temu pobożnemu i
starożytnemu zwyczajowi, są nadal
w pełni aktualne. Możliwe jest
również przyjmowanie komunii na
stojąco, a w niektórych diecezjach na
świecie dopuszcza się - nigdy nie
narzuca - przyjmowanie komunii na
rękę[18].

Przykazanie o konieczności
przyjmowania Komunii
sakramentalnej obowiązuje od wieku
używania rozumu. Ważne jest, aby
bardzo dobrze przygotować i nie
odwlekać Pierwszej Komunii Świętej
dzieci: „Pozwólcie dzieciom
przychodzić do Mnie, nie
przeszkadzajcie im; do takich
bowiem należy królestwo Boże” (Mk
10,14)[19].

Aby dziecko mogło przystąpić do
Pierwszej Komunii Świętej,
konieczne jest, by poznało, stosownie
do swoich możliwości, główne



tajemnice wiary oraz by umiało
odróżnić Chleb eucharystyczny od
zwykłego chleba. „Jest przede
wszystkim obowiązkiem rodziców
oraz tych, którzy ich zastępują, jak
również proboszcza troszczyć się,
ażeby dzieci, po dojściu do używania
rozumu, zostały odpowiednio
przygotowane i jak najszybciej
posiliły się tym Bożym pokarmem, po
uprzedniej sakramentalnej
spowiedzi” (KPK, kan. 914).

Skutki Komunii Świętej

To samo, co zwykły pokarm
wywołuje w ciele dla dobra kondycji
fizycznej, Eucharystia wywołuje w
duszy, w sposób nieskończenie
bardziej wzniosły, dla dobra życia
duchowego. Jednak, o ile zwykły
pokarm zamienia się w naszą
substancję cielesną, to przyjmując
Komunię Świętą, my sami 
zamieniamy się w Chrystusa: „I nie
wchłoniesz mnie w siebie, jak się



wchłania cielesny pokarm, lecz ty się
we Mnie przemienisz”[20]. Poprzez
Eucharystię, nowe życie w
Chrystusie, zapoczątkowane w
wierzącym wraz z chrztem (por. Rz
6, 3-4; Ga 3, 27-28) może się umacniać
i rozwijać aż do osiągnięcia pełni
(por. Ef 4, 13), pozwalając
chrześcijaninowi na doprowadzenie
do końca ideału wypowiedzianego
przez Świętego Pawła: „Teraz zaś już
nie ja żyję, lecz żyje we mnie
Chrystus” (Ga 2, 20)[21].

Dlatego Eucharystia upodabnia nas
do Chrystusa, czyni nas uczestnikami
istoty i posłania Syna, utożsamia nas
z Jego intencjami i uczuciami, daje
nam siłę, by kochać tak, jak Chrystus
nas o to prosi (por. J 13, 34-35), by
rozpalić wszystkich mężczyzn i
kobiety naszych czasów ogniem
Bożej miłości, którą On przyniósł na
ziemię (por. Łk 12, 49). Wszystko to
musi się faktycznie przejawiać w
naszym życiu: „Skoro więc



zostaliśmy odnowieni przez
przyjęcie Ciała Pańskiego, musimy
ukazać to czynem. Niech nasze myśli
będą szczere: pełne pokoju, oddania,
służby. Niech nasze słowa będą
prawdziwe, jasne, stosowne, zdolne
pocieszać i pomagać, zdolne przede
wszystkim nieść innym Boże światło.
Niech nasze czyny będą spójne,
skuteczne, trafne; niech posiadają 
bonus odor Christi (2 Kor 2, 15), ową
miłą woń Chrystusową; niech
przypominają Jego sposób
postępowania i życia”[22].

Przez Komunię Świętą Bóg pomnaża
łaskę i cnotę, odpuszcza grzechy
powszednie i kary doczesne,
zachowuje nas od grzechów
śmiertelnych, udziela wytrwałości w
czynieniu dobra: jednym słowem
umacnia więzi przyjaźni z Nim (por. 
Katechizm, 1394-1395). Eucharystia
nie została jednak ustanowiona dla
odpuszczenia grzechów
śmiertelnych; jest to właściwe dla



sakramentu pojednania (por. 
Katechizm, 1395).

Eucharystia tworzy jedność
wszystkich wiernych chrześcijan w
Panu, to znaczy, jedność Kościoła,
Ciała Mistycznego Chrystusa (por.
Katechizm, 1396).

Eucharystia jest zadatkiem lub 
gwarancją przyszłej chwały, to
znaczy, Zmartwychwstania oraz
wiecznego i szczęśliwego życia obok
Boga Trójjedynego, Aniołów i
Świętych (por. Katechizm, 1419).

Kult Eucharystii poza Mszą Świętą

Wiara w rzeczywistą obecność
Chrystusa w Eucharystii sprawiła, że
Kościół oddaje cześć (uwielbienie)
Najświętszemu Sakramentowi
zarówno podczas liturgii Mszy
Świętej (dlatego nakazuje klękać lub
pochylać głowę przed Świętymi
Postaciami), jak i poza jej celebracją:
przez przechowywanie z największą



troską świętych Hostii w
Tabernakulum, przez pokazywanie
ich wiernym, aby mogli uczestniczyć
w uroczystej adoracji, przez niesienie
ich w procesji... (por. Katechizm,
1378).

Świętą Eucharystię przechowuje się
w Tabernakulum[23]:

— Głównie po to, aby móc udzielać
Komunii Świętej chorym i innym
wiernym nie mogącym uczestniczyć
we Mszy Świętej.

— Ponadto, aby Kościół mógł
oddawać cześć Bogu, naszemu Panu
w Najświętszym Sakramencie (w
szczególny sposób podczas
Wystawienia Najświętszej
Eucharystii, wraz z
Błogosławieństwem Najświętszym
Sakramentem; podczas Procesji z
Najświętszym Sakramentem w
Uroczystość Bożego Ciała, itp.).



— A także, aby wierni zawsze mogli
adorować Sakramentalnego Pana
często Go odwiedzając. W tej kwestii
św. Jan Paweł II stwierdza: „Kościół i
świat odczuwają wielką potrzebę
kultu eucharystycznego. Jezus
oczekuje nas w tym Sakramencie
miłości. Nie żałujmy naszego czasu
na spotkanie z Nim w adoracji, na
kontemplację pełną wiary i
gotowości wynagrodzenia wielkich
win i występków świata”[24].

Istnieją dwie wielkie uroczystości
liturgiczne, w których obchodzi się tą
Świętą Tajemnicę w szczególny
sposób: Wielki Czwartek
(upamiętniający ustanowienie
Eucharystii i kapłaństwa) oraz
Uroczystość Najświętszego Ciała i
Krwi Chrystusa (przeznaczona
szczególnie na adorację i
kontemplację Pana w Eucharystii).

Ángel García Ibáñez

Bibliografia podstawowa



—Katechizm Kościoła Katolickiego,
1356-1405.

Polecane lektury

—Św. Jan Paweł II, Encyklika, 
Ecclesia de Eucharistia (17-IV-2003).

—Benedykt XVI, Adhortacja
Apostolska Sacramentum caritatis
(22-II-2007).

—Franciszek, Katecheza o Mszy
Świętej (listopad 2017 r. - kwiecień
2018 r.).

—Św. Josemaría Escrivá, Homilia 
Eucharystia, tajemnica wiary i
miłości, wTo Chrystus przechodzi,
83-94; HomiliaUroczystość Bożego
Ciała, tamże, 150-161.

—Ángel García Ibáñez, L’Eucaristia,
dono e mistero. Trattato storico-
dogmatico sul mistero eucaristico,
Edusc, Roma 2006 (trad. esp.: La
Eucaristía, don y misterio. Tratado



histórico-teológico sobre el misterio
eucarístico, Eunsa, Pamplona 2009).

[1] Tak to wyraża Katechizm Kościoła
Katolickiego: „Ofiara Chrystusa i
ofiara Eucharystii są jedną
ofiarą” (Katechizm, 1367).

[2] Por. Katechizm, 1085.

[3] Por. modlitwa z Tradycji
Apostolskiej Św. Hipolita, modlitwy
eucharystyczne: Anafora Addai i
Mari, Anafora Świętego Marka.

[4] Por. Mszał Rzymski, I Modlitwa
Eucharystyczna (Unde et memores i 
Supra quæ); III Modlitwa
Eucharystyczna (Memores igitur; 
Respice, quæsumus i Ipse nos tibi);
podobne określenia znajdują się w II
i IV Modlitwie Eucharystycznej.

[5] Mszał Rzymski, III Modlitwa
Eucharystyczna: Respice, quaesumus
e Ipse nos tibi.



[6] Por. Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, 87.

[7] Ta tożsamość celów opiera się nie
tylko na intencji celebrującego
Kościoła, ale przede wszystkim na
sakramentalnej obecności samego
Jezusa Chrystusa: To w Nim wciąż są
aktualne i czynne cele, za które
ofiarował swoje życie Ojcu (por. Rz 8,
34; Hbr 7, 25).

[8] Przeznaczenie Mszy Świętej, o
którym mówimy - chodzi o
szczególną modlitwę wstawienniczą -
nie pociąga za sobą żadnego
automatycznego zbawienia; łaska
przychodzi do tych wiernych nie
automatycznie, ale na miarę ich
zjednoczenia z Bogiem przez wiarę,
nadzieję i miłość.

[9] Por. kan. kan. 945-958 KPK.
Poprzez to szczególne zastosowanie
kapłan celebrujący nie wyklucza z
błogosławieństw Ofiary
eucharystycznej pozostałych



członków Kościoła ani całej
ludzkości, tylko po prostu obejmuje
nimi niektórych wiernych w
szczególny sposób.

[10] Termin Pascha pochodzi z
hebrajskiego i pierwotnie oznacza 
przejście, transitus. W Księdze
Wyjścia, gdzie jest opowiedziana
pierwsza Pascha hebrajska (por. Wj
12, 1-14 i Wj 12, 21-27), wspomniany
termin jest związany z czasownikiem
„przekraczać”, z przejściem Pana i
Jego Anioła w noc wyzwolenia (kiedy
Lud wybrany celebrował Wieczerzę
Paschalną) oraz z przejściem Ludu
Bożego od niewolnictwa w Egipcie do
wolności w Ziemi Obiecanej.

[11] Nie oznacza to, że bez Komunii
wszystkich obecnych celebracja
Eucharystii jest nieważna, ani że
wszyscy muszą przyjmować
Komunię pod oboma postaciami;
taka Komunia jest konieczna tylko
dla kapłana celebrującego.



[12] Por. Mszał Rzymski, Institutio
generalis, 80; Jan Paweł II, encyklika 
Ecclesia de Eucharistia, 16;
Kongregacja Kultu Bożego i
Dyscypliny Sakramentów, instrukcja 
Redemptionis Sacramentum, 81-83;
88-89.

[13] Por. kan. 910 KPK; Mszał Rzymski,
Institutio generalis, 92-94.

[14] Por. kan. 910 § 2; Mszał Rzymski, 
Institutio generalis, 98; Kongregacja
Kultu Bożego i Dyscypliny
Sakramentów, instrukcja 
Redemptionis Sacramentum, 154-160.

[15] Por. kan. 910 § 2 i 230 § 3; Mszał
Rzymski, Institutio generalis, 100 i
162; Kongregacja Kultu Bożego i
Dyscypliny Sakramentów, instrukcja 
Redemptionis Sacramentum, 88.

[16] Kongregacja Kultu Bożego i
Dyscypliny Sakramentów, instrukcja 
Redemptionis Sacramentum, 94; por.



Mszał Rzymski, Institutio generalis,
160.

[17] Jeśli chodzi o sytuację osób
rozwiedzionych, które zawarły
ponownie ślub cywilny (lub
chrześcijan żyjących razem
nieformalnie), Kościół uważa, że „nie
może uznać nowego związku za
ważny, jeśli ważne było pierwsze
małżeństwo. Jeśli rozwiedzeni
zawarli cywilnie drugi związek
małżeński, znajdują się w sytuacji,
która obiektywnie wykracza przeciw
prawu Bożemu. Dlatego nie mogą oni
przystępować do Komunii
eucharystycznej tak długo, jak długo
trwa ta sytuacja” (Katechizm, 1650).
Jeśli jednak wyrażą skruchę i
przyjmą sakrament pokuty, mogą
ponownie mieć dostęp do Komunii;
należy jednak pamiętać, że
sakramentalne rozgrzeszenie „może
być dostępne jedynie dla tych, którzy
żałując, że naruszyli znak
Przymierza i wierności Chrystusowi,



są szczerze gotowi na taką formę
życia, która nie stoi w sprzeczności z
nierozerwalnością małżeństwa.
Oznacza to konkretnie, że gdy
mężczyzna i kobieta, którzy dla
ważnych powodów — jak na
przykład wychowanie dzieci — nie
mogąc uczynić zadość obowiązkowi
rozstania się, postanawiają żyć w
pełnej wstrzemięźliwości, czyli
powstrzymywać się od aktów, które
przysługują jedynie
małżonkom” (Św. Jan Paweł II, 
Familiaris consortio, 84). W tej
kwestii patrz także wskazania
Benedykta XVI, Sacramentum
caritatis, 29, Franciszka, Amoris
laetitia, 296-306.

[18] Por. Jan Paweł II, list Dominicæ
Cenæ, 11; Mszał Rzymski, Institutio
generalis, 161; Kongregacja Kultu
Bożego i Dyscypliny Sakramentów,
instrukcja Redemptionis
Sacramentum, 92.



[19] Por. Św. Pius X, dekret Quam
singulari, I: DS 3530; kan. 913-914;
Kongregacja Kultu Bożego i
Dyscypliny Sakramentów, instrukcja 
Redemptionis Sacramentum, 87.

[20] Św. Augustyn, Wyznania, 7,10:
CSEL 38/1, 157.

[21] Jest jasne, że jeżeli zbawczych
skutków Eucharystii nie osiąga się
naraz w całej pełni, „nie wynika to z
braku mocy Chrystusa, lecz z braku
ludzkiej pobożności” (Św. Tomasz z
Akwinu, Suma Teologiczna, III, z. 79,
a. 5, ad 3).

[22] Św. Josemaría Escrivá, To Chrystus
przechodzi, 156.

[23] Por. Św. Paweł VI, Mysterium fidei,
56; Św. Jan Paweł II, Ecclesia de
Eucharistia, 29; Kongregacja Kultu
Bożego i Dyscypliny Sakramentów,
Instrukcja Redemptionis
Sacramentum, 129-145; Benedykt XVI,
Sacramentum caritatis, 66-69.



[24] Św. Jan Paweł II, Dominicae Cenae,
3.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-22-eucharystia-ii/
(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-22-eucharystia-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-22-eucharystia-ii/

	Temat 22. Eucharystia (II)

