
opusdei.org

Temat 22.
Eucharystia (I)

Eucharystia uobecnia Jezusa
Chrystusa: zaprasza nas do
przyjęcia zbawienia, które On
nam oferuje i do przyjęcia daru
Jego Ciała i Krwi jako pokarmu
życia wiecznego. Pan
zapowiedział Eucharystię w
czasie swojego publicznego
życia i ustanowił ten sakrament
podczas Ostatniej Wieczerzy.
Kiedy Kościół sprawuje
Eucharystię, nie czyni nic
innego, jak tylko zachowuje
wierność obrzędowi
eucharystycznemu
dokonanemu przez Pana
podczas Ostatniej Wieczerzy.



19-12-2022

Sakramentalna natura
Najświętszej Eucharystii

Eucharystia to sakrament, który
uobecnia w liturgicznej celebracji
Kościoła Osobę Jezusa Chrystusa
(całego Chrystusa: Ciało, Krew, Duszę
i Bóstwo) oraz Jego odkupieńczą
Ofiarę w pełni Paschalnej Tajemnicy
Jego Męki, Śmierci i
Zmartwychwstania. Ta obecność nie
jest statyczna lub bierna (jak
obecność przedmiotu w jakimś
miejscu), tylko czynna, dlatego że
Pan uobecnia się wraz z
dynamicznym działaniem swojej
zbawczej miłości. W Eucharystii
Jezus Chrystus zaprasza nas do
przyjęcia zbawienia, które On nam
ofiaruje, i otrzymania daru Jego Ciała
i Jego Krwi jako pokarmu życia
wiecznego, który pozwala nam wejść



w komunię z Nim – z Jego Osobą i
Jego Ofiarą – oraz w komunię ze
wszystkimi członkami Jego
Mistycznego Ciała, którym jest
Kościół.

W rzeczywistości, jak stwierdza II
Sobór Watykański, „Zbawiciel nasz
podczas Ostatniej Wieczerzy, tej nocy,
kiedy został wydany, ustanowił
Eucharystyczną Ofiarę Ciała i Krwi
swojej, aby w niej na całe wieki, aż
do swego przyjścia, utrwalić Ofiarę
Krzyża i tak umiłowanej Oblubienicy
Kościołowi powierzyć pamiątkę
swojej Męki i Zmartwychwstania:
sakrament miłosierdzia, znak
jedności, węzeł miłości, ucztę
paschalną, w której pożywamy
Chrystusa, w której dusza napełnia
się łaską i otrzymuje zadatek
przyszłej chwały” (Sacrosanctum
Concilium, 47).

Obietnica Eucharystii i jej
ustanowienie przez Jezusa Chrystusa



Pan zapowiedział Eucharystię w
czasie swojej działalności publicznej,
w synagodze w Kafarnaum, tym,
którzy poszli za Nim, po tym, jak byli
świadkami cudu rozmnożenia
chleba, którym nasycił tłumy (por. J
6, 1-13). Jezus wykorzystał ów znak,
aby objawić swoją tożsamość i swoją
misję, i aby obiecać Eucharystię:
„«Zaprawdę, zaprawdę, powiadam
wam: Nie Mojżesz dał wam chleb z
nieba, ale dopiero Ojciec mój da wam
prawdziwy chleb z nieba. Albowiem
chlebem Bożym jest Ten, który z
nieba zstępuje i życie daje światu».
Rzekli więc do Niego: «Panie, dawaj
nam zawsze tego chleba!»
Odpowiedział im Jezus: «Jam jest
chleb życia (…). Ja jestem chlebem
żywym, który zstąpił z nieba. Jeśli
kto spożywa ten chleb, będzie żył na
wieki. Chlebem, który Ja dam, jest
moje ciało za życie świata (…). Kto
spożywa moje Ciało i pije moją Krew,
ma życie wieczne, a Ja go wskrzeszę
w dniu ostatecznym. Ciało moje jest



prawdziwym pokarmem, a Krew
moja jest prawdziwym napojem. Kto
spożywa moje Ciało i Krew moją pije,
trwa we Mnie, a Ja w nim. Jak Mnie
posłał żyjący Ojciec, a Ja żyję przez
Ojca, tak i ten, kto Mnie spożywa,
będzie żył przeze Mnie»” (por. J
6,32-58).

Jezus Chrystus ustanowił ten
sakrament podczas Ostatniej
Wieczerzy. Trzy Ewangelie
synoptyczne (por. Mt 26, 17-30; Mk
14, 12-26; Łk 22, 7-20) oraz Święty
Paweł (por. 1 Kor 11, 23-26)
przekazali nam historię
ustanowienia tego sakramentu. Oto
skrót opowieści, jaki podaje 
Katechizm Kościoła Katolickiego:
„Nadszedł dzień Przaśników, w
którym należało ofiarować Paschę.
Jezus posłał Piotra i Jana z
zaleceniem: «Idźcie i przygotujcie
nam Paschę, byśmy mogli ją
spożyć»… Oni poszli… i przygotowali
Paschę. A gdy nadeszła pora, zajął



miejsce u stołu i Apostołowie z Nim.
Wtedy rzekł do nich: «Gorąco
pragnąłem spożyć tę Paschę z wami,
zanim będę cierpiał. Albowiem
powiadam wam: Już jej spożywać nie
będę, aż się spełni w Królestwie
Bożym»… Następnie wziął chleb,
odmówiwszy dziękczynienie połamał
go i podał im, mówiąc: «To jest Ciało
moje, które za was będzie wydane: to
czyńcie na moją pamiątkę!» Tak samo
i kielich po wieczerzy, mówiąc: «Ten
kielich to Nowe Przymierze we Krwi
mojej, która za was będzie
wylana»” (Katechizm, 1339).

Jezus odbył zatem Ostatnią
Wieczerzę w kontekście żydowskiej
Paschy, ale Wieczerza Pańska
zawiera absolutną nowość. W
centrum nie znajduje się baranek
Starej Paschy, tylko sam Chrystus,
„Jego poświęcone Ciało (złożone w
ofierze Ojcu za ludzi)… i Jego Krew 
wylana za wielu na odpuszczenie
grzechów” (por. Katechizm, 1339).



Możemy zatem powiedzieć, że Jezus
zamiast celebrować Starą Paschę,
zapowiadał i urzeczywistniał - przez
sakramentalne antycypowanie jej -
Nową Paschę.

Znaczenie i treść nakazu Pana

Wyraźne polecenie Jezusa: „To
czyńcie na moją pamiątkę” (Łk 22,19;
1 Kor 11,24-25), dowodzi o
prawdziwie instytucjonalnym
charakterze Ostatniej Wieczerzy.
Tym przykazaniem prosi nas,
abyśmy odpowiedzieli na Jego dar i
abyśmy uobecniali Go
sakramentalnie (czynili to ponownie,
powtarzali Jego obecność: obecność
Jego Ciała ofiarowanego i Jego Krwi
przelanej, czyli Jego ofiary na
odpuszczenie naszych grzechów).

—„To czyńcie”. W ten sposób Jezus
Chrystus wyznaczył tych, którzy
mogą celebrować Eucharystię
(Apostołów i ich następców w
kapłaństwie), powierzył im władzę



jej celebrowania i określił zasadnicze
elementy obrzędu: te same, których
On użył (dlatego w celebracji
Eucharystii konieczna jest obecność
chleba i wina, modlitwa dziękczynna
i błogosławieństwo, konsekracja
darów w Ciało i Krew Pana,
rozdzielenie tego Najświętszego
Sakramentu i komunia z Nim).

—„Na moją pamiątkę”. W ten sposób
Chrystus nakazał Apostołom (a w
nich swoim następcom w
kapłaństwie) obchodzenie nowej
"pamiątki", która zastąpiła starą
Paschę. Ten obrzęd pamiątki ma
szczególną skuteczność: nie tylko
pomaga "przypomnieć" wierzącej
wspólnocie odkupieńczą miłość
Chrystusa, Jego słowa i gesty podczas
Ostatniej Wieczerzy, ale także, jako
sakrament Nowego Prawa, uobecnia
obiektywnie rzeczywistość
oznaczającą: Chrystusa, "naszą
Paschę" (1 Kor 5,7), oraz Jego
odkupieńczą ofiarę.



Liturgiczna celebracja Eucharystii

Kościół, posłuszny nakazowi Pana,
od razu sprawował Eucharystię w
Jerozolimie (por. Dz 2, 42-48), w
Troadzie (por. Dz 20, 7-11), w
Koryncie (por. 1 Kor 10, 14-21; 1 Kor
11, 20-34) i we wszystkich miejscach,
do których dotarło chrześcijaństwo.
„Chrześcijanie zbierali się «na
łamanie chleba» (Dz 20, 7),
szczególnie «w pierwszym dniu
tygodnia», to znaczy w niedzielę, w
dniu zmartwychwstania Chrystusa.
Od tamtych czasów aż do naszych
dni celebruje się Eucharystię, tak że
dzisiaj spotykamy ją wszędzie w
Kościele, w takiej samej podstawowej
strukturze” (Katechizm, 1343).

Wierny nakazowi Jezusa Kościół,
prowadzony przez "Ducha
prawdy" (J 16,13), którym jest Duch
Święty, gdy sprawuje Eucharystię, nie
czyni nic innego, jak tylko zachowuje
zgodność z obrzędem



eucharystycznym dokonanym przez
Pana podczas Ostatniej Wieczerzy.
Zasadnicze elementy poszczególnych
celebracji eucharystycznych nie
mogą być inne niż elementy
pierwotnej Eucharystii, a
mianowicie: A) zgromadzenie
uczniów Chrystusa, zwołanych przez
Niego i zgromadzonych wokół Niego;
oraz B) sprawowanie na nowo
obrzędu pamiątki.

A) Zgromadzenie eucharystyczne

Od początków życia Kościoła
zgromadzenie chrześcijan, które
sprawuje Eucharystię, posiada
hierarchiczną strukturę. Zwykle
składa się z biskupa lub prezbitera
(który jako kapłan przewodniczy
celebracji eucharystycznej i działa in
persona Christi Capitis Ecclesiæ),
diakona, innych posługujących i
wiernych, zjednoczonych węzłem
wiary i chrztu. Wszyscy członkowie
tego zgromadzenia są powołani do



świadomego, pobożnego i czynnego
udziału w liturgii eucharystycznej,
każdy we właściwy sobie sposób:
celebrujący kapłan, diakon, lektorzy,
osoby składające dary, szafarz
komunii i cały lud, którego „Amen”
jest wyrazem jego rzeczywistego
uczestnictwa (por. Katechizm, 1348).
Dlatego każdy musi wypełniać swoją
własną posługę, bez pomieszania
kapłaństwa służebnego, kapłaństwa
powszechnego wiernych oraz posługi
diakona i innych ewentualnych
posług..

Rola kapłaństwa służebnego w
celebracji Eucharystii jest
zasadnicza. Tylko prawomocnie
wyświęcony kapłan może
sprawować Najświętszą Eucharystię,
wypowiadając in persona Christi (to
znaczy, w szczególnym
sakramentalnym utożsamieniu z
Najwyższym i Odwiecznym
Kapłanem Jezusem Chrystusem)
słowa konsekracji (por. Katechizm,



1369). Z drugiej strony żadna
chrześcijańska wspólnota nie jest w
stanie ustanowić sama z siebie
kapłaństwa służebnego. Jest ono
„darem, który wspólnotaotrzymuje
dzięki sukcesji biskupiej pochodzącej
od Apostołów. To biskup, za sprawą
sakramentu Święceń, ustanawia
nowego kapłana, udzielając mu
władzy konsekracji Eucharystii” [1].

B) Przebieg celebracji

Sprawowanie obrzędu Pamiątki od
początków Kościoła odbywa się w
dwóch wielkich momentach, które
tworzą jeden akt kultu:: „Liturgia
Słowa” (obejmująca głoszenie oraz
słuchanie i przyjmowanie Słowa
Bożego) oraz „Liturgia
Eucharystyczna” (obejmująca
ofiarowanie chleba i wina, anaforę
lub modlitwę eucharystyczną - ze
słowami konsekracji - oraz komunię).
Te dwie główne części są
wyznaczone przez obrzędy wstępne i



obrzędy zakończenia (por. 
Katechizm, 1349-1355). Nikt nie może
dowolnie odejmować lub dodawać
niczego, co nie zostało ustanowione
przez Kościół w Liturgii Mszy
Świętej[2].

Istotnymi i koniecznymi elementami
tworzącymi sakramentalny znak
Eucharystii są: z jednej strony chleb z
mąki pszennej[3] i wino gronowe[4]; z
drugiej zaś strony słowa konsekracji,
które kapłan celebrujący wypowiada
in persona Christi, w ramach
„Modlitwy eucharystycznej”. Dzięki
mocy słów Pana i mocy Ducha
Świętego, chleb i wino stają się
skutecznymi znakami, posiadającymi
ontologiczną pełnię, a nie tylko
znaczenie, obecności „Wydanego
Ciała” i „Wylanej Krwi” Chrystusa, to
znaczy Jego Osoby i Jego
odkupieńczej ofiary (por. Katechizm,
1333 i 1375).



Rzeczywista obecność
eucharystyczna

W celebracji Eucharystii uobecnia się
Osoba Chrystusa – Wcielonego Słowa,
który został ukrzyżowany, umarł i
zmartwychwstał dla zbawienia
świata. Obecność ta ma tajemniczy,
nadprzyrodzony i jedyny w swoim
rodzaju charakter. Fundament tej
nauki odnajdujemy w samym
ustanowieniu Eucharystii, kiedy
Jezus utożsamił dary, które składał w
ofierze ze swoim Ciałem i Krwią („To
jest Ciało moje… to jest Krew
moja…”), to znaczy, ze swoją
cielesnością nierozerwalnie złączoną
ze Słowem, a w związku z tym, z całą
Jego Osobą.

Z pewnością Jezus Chrystus jest
obecny na wiele sposobów w swoim
Kościele: w swoim Słowie, w
modlitwie Kościoła (por. Mt 18, 20),
w ubogich, chorych, więźniach (por.
Mt 25, 31-46), w sakramentach, a



szczególnie w osobie szafarza. Ale
zwłaszcza jednak jest obecny pod
postaciami eucharystycznymi (por. 
Katechizm, 1373).

Wyjątkowość obecności
eucharystycznej Chrystusa polega na
tym, że Najświętszy Sakrament
zawiera prawdziwie, rzeczywiście i
substancjalnie Ciało i Krew razem z
Duszą i Bóstwem naszego Pana
Jezusa Chrystusa, prawdziwego Boga
i prawdziwego Człowieka, Tego
samego, który narodził się z Maryi
Dziewicy, umarł na Krzyżu, a obecnie
zasiada w niebiosach po prawicy
Ojca. „Ta obecność nazywa się
«rzeczywistą» nie z racji wyłączności,
tak jakby inne nie były
«rzeczywiste», ale przede wszystkim
dlatego, że jest substancjalna i przez
nią uobecnia się cały Chrystus, Bóg i
człowiek” (Katechizm, 1374).

Termin substancjalny próbuje
wskazać trwałość osobowej



obecności Chrystusa w Eucharystii.
Nie jest to po prostu „figura”, zdolna
„oznaczać” i pobudzać umysł do
myślenia o Chrystusie, obecnym w
rzeczywistości w innym miejscu – w
Niebie. Nie jest to też zwyczajny
„znak”, za którego pośrednictwem
ofiaruje się nam „moc zbawczą” –
łaskę – która pochodzi od Chrystusa.
Eucharystia jest obiektywną
obecnością istoty-samej-w-sobie
(substancji) Ciała i Krwi Chrystusa, to
znaczy, Jego całego Człowieczeństwa
– nierozdzielnie zjednoczonego z
Bóstwem przez unię hipostatyczną –
choć pod osłoną „postaci”, inaczej
mówiąc zewnętrznych przypadłości
chleba i wina.

W związku z tym obecność
prawdziwego Ciała i prawdziwej
Krwi Chrystusa w tym sakramencie
„można pojąć nie zmysłami, lecz 
jedynie przez wiarę, która opiera się
na autorytecie Bożym” (Katechizm,
1381).



Sposób obecności Chrystusa w
Eucharystii to cudowna tajemnica.
Zgodnie z wiarą katolicką Jezus
Chrystus jest obecny w całości, wraz
ze swoją uwielbioną cielesnością,
pod każdą z postaci
eucharystycznych, a także w całości
w każdej z części wynikających z
podziału postaci, w taki sposób, że
łamanie chleba nie dzieli Chrystusa
(por. Katechizm, 1377)[5]. Jest to
szczególna forma obecności,
ponieważ jest ona niewidzialna i
nienamacalna, a poza tym jest trwała
w takim znaczeniu, że po konsekracji
trwa tak długo jak długo trwają
postacie eucharystyczne.

Przeistoczenie

Prawdziwa, rzeczywista i
substancjalna obecność Chrystusa w
Eucharystii zakłada nadzwyczajną,
nadprzyrodzoną, jedyną w swoim
rodzaju przemianę. Taka przemiana
ma swoją podstawę w słowach



samego Pana: „Bierzcie i jedzcie, to
jest Ciało moje (…) Pijcie z niego
wszyscy, bo to jest moja Krew
Przymierza…” (Mt 26, 26-28). I
faktycznie słowa te stają się
rzeczywistością, tylko jeżeli chleb i
wino przestają być chlebem i winem,
a zamieniają się w Ciało i Krew
Chrystusa, dlatego że niemożliwe
jest, żeby jedna i ta sama rzecz mogła
być równocześnie dwoma
odmiennymi bytami: chlebem i
Ciałem Chrystusa; winem i Krwią
Chrystusa.

W tej kwestii Katechizm Kościoła
Katolickiego przypomina: „Sobór
Trydencki streszcza wiarę katolicką,
nauczając «Ponieważ Chrystus, nasz
Odkupiciel, powiedział, że to, co
podawał pod postacią chleba, jest
prawdziwie Jego ciałem, przeto
zawsze było w Kościele Bożym to
przekonanie, które święty Sobór
wyraża dzisiaj na nowo, że przez
konsekrację chleba i wina dokonuje



się przemiana całej substancji chleba
w substancję Ciała Chrystusa, Pana
naszego, i całej substancji wina w
substancję Jego Krwi. Święty Kościół
katolicki słusznie i właściwie nazwał
tę przemianę 
przeistoczeniem»” (Katechizm, 1376).
Niemniej jednak, niezmienione
pozostają przypadłości chleba i wina,
to znaczy, „postaci
eucharystycznych”.

Chociaż nasze zmysły prawdziwie
postrzegają przypadłości chleba i
wina, światło wiary sprawia, że
wiemy, że to, co rzeczywiście jest
zawarte pod osłoną postaci
eucharystycznych, to istota Ciała i
Krwi Chrystusa. Dzięki trwałości
postaci sakramentalnych chleba
możemy twierdzić, że Ciało
Chrystusa – cała Jego Osoba – jest
rzeczywiście obecne na ołtarzu, w
kielichu liturgicznym albo w
Tabernakulum.



Ángel García Ibáñez

Bibliografia podstawowa

— Katechizm Kościoła Katolickiego,
1322-1355.

Polecane lektury

— Św. Jan Paweł II, Encyklika 
Ecclesia de Eucharistia z 17 kwietnia
2003 r.

— Benedykt XVI, adhortacja
apostolska Sacramentum caritatis z
22 lutego 2007 r.

—Franciszek,Katecheza o Mszy
Świętej (listopad 2017 r. - kwiecień
2018 r.).

—Św. Josemaría Escrivá, Homilia 
Eucharystia, tajemnica wiary i
miłości, w: To Chrystus przechodzi,
83-94; Homilia Uroczystość Bożego
Ciała, tamże 150-161.



—Ángel García Ibáñez, L’Eucaristia,
dono e mistero. Trattato storico-
dogmatico sul mistero eucaristico,
Edusc, Roma 2006 (tłumaczenie
polskie: Eucharystia- dar i tajemnica.
Traktat teologiczno-historyczny o
tajemnicy eucharystycznej, Eunsa,
Pampeluna 2009).

[1] Jan Paweł II, Ecclesia de
Eucharistia, 29.

[2] Por. Sobór Watykański II, 
Sacrosanctum Concilium, 22;
Kongregacja Kultu Bożego i
Dyscypliny Sakramentów, Instrukcja 
Redemptionis Sacramentum, 14-18.

[3] Por. Mszał Rzymski, Institutio
generalis, 320. W obrządku łacińskim
chleb powinien być z pszenicy bez
domieszki czegokolwiek innego,
świeżo upieczony i niekwaszony; por.
Tamże.

[4] Por. Mszał Rzymski, Institutio
generalis, 319 - 322. W Kościele



łacińskim do wina dodaje się
odrobinę wody; por. Tamże. Słowa,
które wypowiada kapłan podczas
dolewania wody do wina, wyrażają
sens tego obrzędu: „Przez to
misterium wody i wina daj nam,
Boże, udział w bóstwie Chrystusa,
który przyjął nasze
człowieczeństwo” (Mszał Rzymski, 
Ofertorium). Dla Ojców Kościoła
obrzęd ten oznacza również
zjednoczenie Kościoła z Chrystusem
w Ofierze eucharystycznej; por. św.
Cyprian, Ep. 63,13: CSEL 3,711.

[5] Dlatego „Komunia przyjmowana
tylko pod postacią chleba pozwala
otrzymać cały owoc łaski
Eucharystii” (Katechizm, 1390).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-22-eucharystia-i/
(27-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-22-eucharystia-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-22-eucharystia-i/

	Temat 22. Eucharystia (I)

