
opusdei.org

Temat 21.
Eucharystia (3)

Wiara w rzeczywistą obecność
Chrystusa w Eucharystii
doprowadziła Kościół do
oddawania Boskiej czci
Najświętszemu Sakramentowi
zarówno podczas liturgii Mszy
Świętej, jak i poza jej celebracją.

11-12-2012

1. Rzeczywista obecność
eucharystyczna

W celebracji Eucharystii uobecnia się
Osoba Chrystusa – Wcielonego Słowa,



które zostało ukrzyżowane, umarło i
zmartwychwstało dla zbawienia
świata. Obecność ta ma tajemniczy,
nadprzyrodzony i jedyny w swoim
rodzaju charakter. Podstawę tej
nauki odnajdujemy w samym
ustanowieniu Eucharystii, kiedy
Jezus utożsamił dary, które składał w
ofierze ze swoim Ciałem i Krwią („To
jest Ciało moje… to jest Krew
moja…”), to znaczy, ze swoją
cielesnością nierozdzielnie złączoną
ze Słowem, a w związku z tym, z całą
Jego Osobą.

Z pewnością Jezus Chrystus jest
obecny na różne sposoby w swoim
Kościele: w swoim Słowie, w
modlitwie wiernych (por. Mt 18, 20),
w ubogich, chorych, więźniach (por.
Mt 25, 31-46), w sakramentach, a
zwłaszcza w osobie szafarza –
kapłana. Jednak, przede wszystkim
jest obecny pod postaciami
eucharystycznymi (por. Katechizm,
1373).



Szczególność obecności
eucharystycznej Chrystusa tkwi w
fakcie, że Najświętszy Sakrament
zawiera prawdziwie, rzeczywiście i
substancjalnie Ciało i Krew razem z
Duszą i Bóstwem naszego Pana
Jezusa Chrystusa, prawdziwego Boga
i prawdziwego Człowieka, Tego
samego, który narodził się z Maryi
Dziewicy, umarł na Krzyżu, a obecnie
siedzi w niebiosach po prawicy Ojca.
„Ta obecność nazywa się
«rzeczywistą» nie z racji wyłączności,
tak jakby inne nie były
«rzeczywiste», ale przede wszystkim
dlatego, że jest substancjalna i przez
nią uobecnia się cały Chrystus, Bóg i
człowiek” (Katechizm, 1374).

Termin substancjalny próbuje
wskazać trwałość osobowej
obecności Chrystusa w Eucharystii.
Nie jest to po prostu „figura”, zdolna
„oznaczać” i pobudzać umysł do
myślenia o Chrystusie, obecnym w
rzeczywistości w innym miejscu – w



Niebie. Nie jest to też zwyczajny
„znak”, za którego pośrednictwem
ofiaruje się nam „moc zbawczą” –
łaskę – która pochodzi od Chrystusa.
Natomiast Eucharystia jest
obiektywną obecnością istoty-samej-
w-sobie (substancji) Ciała i Krwi
Chrystusa, to znaczy, Jego całego
Człowieczeństwa – nierozdzielnie
zjednoczonego z Bóstwem przez unię
hipostatyczną – chociaż pod osłoną
„postaci” albo zewnętrznych
przypadłości chleba i wina.

W związku z tym obecność
prawdziwego Ciała i prawdziwej
Krwi Chrystusa w tym sakramencie
„można pojąć nie zmysłami, lecz 
jedynie przez wiarę, która opiera się
na autorytecie Bożym” (Katechizm,
1381). Wyraża to bardzo dobrze
następująca strofa hymnu Adoro te
devote: Visus, tactus, gustus, in te
fallitur / Sed auditu solo tuto creditur /
Credo quidquid dixit Dei Filius: / Nil
hoc verbo Veritatis verius (Mylą się, o



Boże, w Tobie wzrok i smak; / Kto się
im poddaje, temu wiary brak; / Ja
jedynie wierzyć Twej nauce chcę, / Że
w postaci Chleba utaiłeś się).

2. Transsubstancjacja

Prawdziwa, rzeczywista i
substancjalna obecność Chrystusa w
Eucharystii zakłada nadzwyczajną,
nadprzyrodzoną, jedyną w swoim
rodzaju przemianę. Taka przemiana
ma swoją podstawę w słowach
samego Pana: „Bierzcie i jedzcie, to
jest Ciało moje (…) Pijcie z niego
wszyscy, bo to jest moja Krew
Przymierza…” (Mt 26, 26-28). W
rzeczywistości słowa te stają się
rzeczywistością, tylko jeżeli chleb i
wino przestają być chlebem i winem,
natomiast zamieniają się w Ciało i
Krew Chrystusa, dlatego że
niemożliwe jest, żeby jedna i ta sama
rzecz mogła być równocześnie
dwoma odmiennymi bytami:



chlebem i Ciałem Chrystusa; winem i
Krwią Chrystusa.

W tej kwestii Katechizm Kościoła
Katolickiego przypomina: „Sobór
Trydencki streszcza wiarę katolicką,
nauczając «Ponieważ Chrystus, nasz
Odkupiciel, powiedział, że to, co
podawał pod postacią chleba, jest
prawdziwie Jego ciałem, przeto
zawsze było w Kościele Bożym to
przekonanie, które święty Sobór
wyraża dzisiaj na nowo, że przez
konsekrację chleba i wina dokonuje
się przemiana całej substancji chleba
w substancję Ciała Chrystusa, Pana
naszego, i całej substancji wina w
substancję Jego Krwi. Święty Kościół
katolicki słusznie i właściwie nazwał
tę przemianę 
przeistoczeniem»” (Katechizm, 1376).
Niemniej jednak, niezmienione
pozostają przypadłości chleba i wina,
to znaczy, „Postacie Eucharystyczne”.



Chociaż zmysły prawdziwie
postrzegają przypadłości chleba i
wina, światło wiary daje nam
poznać, że to, co rzeczywiście jest
zawarte pod osłoną postaci
eucharystycznych, to istota Ciała i
Krwi Chrystusa. Dzięki trwałości
postaci sakramentalnych chleba
możemy twierdzić, że Ciało
Chrystusa – cała Jego Osoba – jest
rzeczywiście obecne na ołtarzu, w
puszce albo w Tabernakulum.

3. Właściwości obecności
eucharystycznej

Sposób obecności Chrystusa w
Eucharystii to cudowna tajemnica.
Zgodnie z wiarą katolicką Jezus
Chrystus jest obecny w całości, wraz
ze swoją uwielbioną cielesnością,
pod każdą z postaci
eucharystycznych, a także w całości
w każdej z części wynikających z
podziału postaci, w taki sposób, że
łamanie chleba nie dzieli Chrystusa



(por. Katechizm, 1377)[1]. Chodzi o
odmianę obecności szczególnej,
ponieważ jest ona niewidzialna i
niedotykalna, a poza tym jest trwała
w takim znaczeniu, że po konsekracji
trwa przez cały czas, przez jaki
trwają postacie eucharystyczne.

4. Kult Eucharystii

Wiara w rzeczywistą obecność
Chrystusa w Eucharystii
doprowadziła Kościół do oddawania
Boskiej czci (to znaczy uwielbienia)
Najświętszemu Sakramentowi
zarówno podczas liturgii Mszy
Świętej (dlatego Kościół polecił,
żebyśmy klękali albo pochylali się
głęboko przed Świętymi Postaciami),
jak i poza jej celebracją. Z największą
ostrożnością przechowuje się
konsekrowane hostie w
Tabernakulum, ukazuje się je
wiernym, żeby je uroczyście czcili,
nosi się je w procesji, i tak dalej (por. 
Katechizm, 1378).



Przechowuje się Świętą Eucharystię
w tabernakulum[2]:

– przede wszystkim po to, żeby móc
udzielać Komunii Świętej chorym i
innym wiernym, którzy nie mają
możliwości udziału we Mszy Świętej;

– poza tym, żeby Kościół mógł
oddawać kult czci Bogu Naszemu
Panu w Najświętszym Sakramencie
(w szczególny sposób podczas
wystawienia Najświętszego
Sakramentu w uroczystość Ciała i
Krwi Chrystusa, i tak dalej);

– oraz po to, żeby wierni mogli
zawsze uwielbiać Pana
sakramentalnego, często Go
nawiedzając. W związku z tym Jan
Paweł II stwierdza: „Kościół i świat
odczuwają wielką potrzebę kultu
eucharystycznego. Jezus oczekuje
nas w tym Sakramencie miłości. Nie
żałujmy naszego czasu na spotkanie
z Nim w adoracji, na kontemplację
pełną wiary i gotowości



wynagrodzenia wielkich win i
występków świata”[3].

Istnieją dwa wielkie święta
(uroczystości) liturgiczne, w których
obchodzi się w szczególny sposób tę
Świętą Tajemnicę: Wielki Czwartek
(upamiętnia się ustanowienie
Eucharystii i Kapłaństwa) oraz
uroczystość Najświętszego Ciała i
Krwi Chrystusa (przeznaczona
szczególnie do uwielbienia i
kontemplacji Pana w Eucharystii).

5. Eucharystia, Uczta Paschalna
Kościoła

5.1. Dlaczego Eucharystia jest
Ucztą Paschalną Kościoła?

„Eucharystia jest Ucztą Paschalną,
ponieważ Chrystus,
urzeczywistniając w sposób
sakramentalny swoją Paschę
[przejście z tego świata do Ojca przez
Jego Mękę, Śmierć,
Zmartwychwstanie i chwalebne



Wniebowstąpienie][4], daje nam
swoje Ciało i swoją Krew, ofiarowane
jako pokarm i napój, i w swojej
Ofierze jednoczy nas z sobą i między
nami” (Kompendium, 287).

5.2. Celebracja Eucharystii i
Komunii z Chrystusem

„Msza święta jest równocześnie i
nierozdzielnie pamiątką ofiarną, w
której przedłuża się ofiara Krzyża, i
świętą ucztą Komunii w Ciele i Krwi
Pana. Sprawowanie Ofiary
eucharystycznej jest nastawione na
wewnętrzne zjednoczenie wiernych
z Chrystusem przez Komunię.
Przystępować do Komunii świętej
oznacza przyjmować samego
Chrystusa, który ofiarował się za
nas” (Katechizm, 1382).

Komunia Święta, nakazana przez
Chrystusa („Bierzcie i jedzcie (…),
pijcie z niego wszyscy…”, Mt 26,
26-28; por. Mk 14, 22-24; Łk 22, 14-20;
1 Kor 11, 23-26) jest częścią



fundamentalnej struktury celebracji
Eucharystii. Tylko kiedy Chrystus jest
przyjmowany przez wiernych jako
pokarm życia wiecznego, osiąga
pełnię sensu Jego stawanie się
pokarmem dla ludzi i spełnia się
ustanowiona przez Niego
pamiątka[5]. Dlatego Kościół żywo
zaleca komunię sakramentalną tym
wszystkim, którzy uczestniczą w
celebracji eucharystycznej i
posiadają należną dyspozycję, żeby
godnie przyjąć Najświętszy
Sakrament[6].

5.3. Konieczność Komunii Świętej

Kiedy Jezus obiecał Eucharystię,
stwierdził, że ten pokarm jest nie
tylko użyteczny, ale konieczny. Jest to
warunek życia dla Jego uczniów:
„Zaprawdę, zaprawdę, powiadam
wam: Jeżeli nie będziecie spożywali
Ciała Syna Człowieczego i nie
będziecie pili Krwi Jego, nie



będziecie mieli życia w sobie” (J 6,
53).

Jedzenie jest dla człowieka
koniecznością. I tak jak przyrodzony
pokarm utrzymuje człowieka przy
życiu i daje mu siły do kroczenia
przez ten świat, w podobny sposób
Eucharystia utrzymuje w
chrześcijaninie życie w Chrystusie,
otrzymane na chrzcie, i daje mu siły,
żeby być wiernym Panu na tej ziemi
do czasu przejścia do Domu Ojca.
Ojcowie Kościoła rozumieli chleb i
wodę, którą Anioł ofiarował
prorokowi Eliaszowi jako typ
Eucharystii (por. 1 Krl 19, 1-8). Po
otrzymaniu tego daru ten, który był
wyczerpany, odzyskuje siły i jest w
stanie wypełnić posłanie Boga.

W związku z tym Komunia nie jest
elementem, który może być
arbitralnie dodawany do życia
chrześcijanina, nie jest konieczna
tylko dla niektórych wiernych



szczególnie zaangażowanych w
posłanie Kościoła, ale jest żywotną
koniecznością dla wszystkich. Tylko
ten, kto karmi się samym życiem
Chrystusa, może żyć w Chrystusie i
rozpowszechniać Ewangelię.

Pragnienie przyjmowania Komunii
Świętej powinno być zawsze obecne
w chrześcijanach, jak również trwała
powinna być wola osiągnięcia
ostatecznego celu naszego życia. To 
pragnienie przyjmowania Komunii,
wyraźne lub przynajmniej domyślne,
jest konieczne dla osiągnięcia
zbawienia.

Oprócz tego rzeczywiste
przyjmowanie Komunii jest
konieczne, pod rygorem przykazania
kościelnego dla wszystkich
chrześcijan, posiadających
wystarczające używanie rozumu:
„Kościół zobowiązuje wiernych (…)
do przyjmowania Eucharystii
przynajmniej raz w roku, jeśli to



możliwe w Okresie Wielkanocnym,
po przygotowaniu się przez
sakrament pojednania” (Katechizm,
1389). To przykazanie kościelne to
zaledwie minimum, które nie zawsze
jest wystarczające dla rozwoju
autentycznego chrześcijańskiego
życia. Dlatego sam Kościół „gorąco
zaleca jednak wiernym
przyjmowanie Najświętszej
Eucharystii w niedziele i dni
świąteczne lub jeszcze częściej,
nawet codziennie” (Katechizm, 1389).

5.4. Szafarz Komunii Świętej

Zwyczajnym szafarzem Komunii
Świętej jest biskup, prezbiter i
diakon[7]. Stałym nadzwyczajnym
szafarzem jest akolita[8].
Nadzwyczajnymi szafarzami
Komunii Świętej mogą być inni
wierni, którym ordynariusz miejsca
udzielił upoważnienia do
rozdzielania Eucharystii, kiedy uzna
to za konieczne dla użyteczności



duszpasterskiej wiernych, a nie jest
obecny dostępny kapłan, diakon lub
akolita[9].

„Nie wolno samym wiernym «brać
konsekrowanego Chleba ani kielicha
Krwi Pańskiej, ani tym bardziej
przekazywać między sobą z rąk do
rąk»”[10]. Odnośnie tej normy należy
rozważyć, że Komunia ma wartość
świętego znaku. Ten znak powinien
objawiać, że Eucharystia jest darem
Boga dla człowieka. Dlatego w
normalnych warunkach należy
rozróżnić przy rozdawaniu
Eucharystii między szafarzem, który
rozdziela Dar ofiarowany przez
samego Chrystusa, a podmiotem
przyjmującym go z wdzięcznością w
wierze i w miłości.

5.5. Dyspozycja do przyjęcia
Komunii Świętej

Przygotowanie duszy



Aby godnie przyjąć Komunię Świętą,
należy być w stanie łaski Bożej.
Święty Paweł głosi: „Kto spożywa
chleb lub pije kielich Pański
niegodnie, winny będzie Ciała i Krwi
Pańskiej. Niech przeto człowiek
baczy na siebie samego, spożywając
ten chleb i pijąc z tego kielicha. Kto
bowiem spożywa i pije nie zważając
na Ciało Pańskie, wyrok sobie
spożywa i pije” (1 Kor 11, 27-29). W
związku z tym nikt nie powinien
podchodzić do Świętej Eucharystii,
jeżeli ma świadomość grzechu
śmiertelnego, bez względu na to, jak
bardzo skruszony wydaje się sam
sobie, o ile uprzednio nie przystąpił
do sakramentalnej spowiedzi (por 
Katechizm, 1385).

Aby owocnie przystąpić do Komunii
Świętej, wymaga się również, poza
byciem w stanie łaski Bożej,
poważnego starania, aby przyjąć
Pana z największą możliwą aktualną
pobożnością: przygotowania



(dalszego i bliższego); skupienia;
aktów miłości i zadośćuczynienia,
uwielbienia, pokory, dziękczynienia,
i tak dalej.

Przygotowanie ciała

Wewnętrzny pokłon wobec Świętej
Eucharystii powinien odzwierciedlać
się również w postawie ciała. Kościół
nakazuje post. Dla wiernych
obrządku łacińskiego post polega na
powstrzymaniu się od wszelkiego
pokarmu i napoju (za wyjątkiem
wody lub lekarstw) na jedną godzinę
przed przyjęciem Komunii
Świętej[11]. Należy również postarać
się o czystość ciała, odpowiedni strój,
gesty czci okazujące szacunek i
miłość do Pana, obecnego w
Najświętszym Sakramencie, i tak
dalej (por. Katechizm, 1387).

Tradycyjny sposób przyjmowania
Komunii Świętej w obrządku
łacińskim – owoc wiary, miłości i
wielowiekowej pobożności Kościoła –



polega na jej przyjmowaniu na
kolanach i do ust. Przyczyny, które
dały początek temu pobożnemu i
starożytnemu zwyczajowi zachowują
nadal pełną ważność. Można
również przystępować do Komunii
Świętej na stojąco, a w niektórych
diecezjach na świecie dopuszcza się –
a nigdy nie narzuca – przyjmowanie
Komunii do ręki[12].

5.6. Wiek i przygotowanie do
przyjęcia Pierwszej Komunii

Nakaz Komunii sakramentalnej
obowiązuje od momentu dojścia do
używania rozumu. Należy bardzo
dobrze przygotować Pierwszą
Komunię Świętą dzieci i nie
odwlekać jej: „Pozwólcie dzieciom
przychodzić do Mnie, nie
przeszkadzajcie im; do takich
bowiem należy królestwo Boże” (Mk
10, 14)[13].

Do przyjęcia Pierwszej Komunii
Świętej wymaga się, żeby dziecko



miało znajomość, w zależności od
jego zdolności, głównych tajemnic
wiary, i żeby umiało odróżnić Chleb
eucharystyczny od zwykłego chleba:
„Jest przede wszystkim obowiązkiem
rodziców oraz tych, którzy ich
zastępują, jak również proboszcza
troszczyć się, ażeby dzieci, po dojściu
do używania rozumu, zostały
odpowiednio przygotowane i jak
najszybciej posiliły się tym Bożym
pokarmem, po uprzedniej
sakramentalnej spowiedzi”[14].

5.7. Skutki Komunii Świętej

Tym samym, co zwykły pokarm
wywołuje w ciele dla dobra życia
fizycznego, Eucharystia wywołuje w
duszy, w sposób nieskończenie
bardziej wzniosły, dla dobra życia
duchowego. Jednak o ile zwykły
pokarm zamienia się w naszą
substancję cielesną, to przyjmując
Komunię Świętą, my sami 
zamieniamy się w Chrystusa: „I nie



wchłoniesz mnie w siebie, jak się
wchłania cielesny pokarm, lecz ty się
we Mnie przemienisz”[15]. Poprzez
Eucharystię nowe życie w Chrystusie,
zainicjowane w wierzącym wraz z
chrztem (por. Rz 6, 3-4; Ga 3, 27-28)
może się umacniać i rozwijać aż do
osiągnięcia pełni (por. Ef 4, 13),
pozwalając chrześcijaninowi na
doprowadzenie do końca ideału
wypowiedzianego przez Świętego
Pawła: „Teraz zaś już nie ja żyję, lecz
żyje we mnie Chrystus” (Ga 2, 20)
[16].

Dlatego Eucharystia upodabnia nas
do Chrystusa, czyni nas uczestnikami
istnienia i posłania Syna, utożsamia
nas z Jego intencjami i uczuciami,
daje nam siłę, żeby miłować tak, jak
tego żąda od nas Chrystus (por. J 13,
34-35), aby rozpalić wszystkich
mężczyzn i kobiety naszego czasu
ogniem Boskiej miłości, którą On
przyniósł na ziemię (por. Łk 12, 49).
Wszystko to powinno się



rzeczywiście objawiać w naszym
życiu: „Skoro więc zostaliśmy
odnowieni przez przyjęcie Ciała
Pańskiego, musimy ukazać to
czynem. Niech nasze myśli będą
szczere: pełne pokoju, oddania,
służby. Niech nasze słowa będą
prawdziwe, jasne, stosowne, zdolne
pocieszać i pomagać, zdolne przede
wszystkim nieść innym Boże światło.
Niech nasze czyny będą spójne,
skuteczne, trafne; niech posiadają 
bonus odor Christi (2 Kor 2, 15), ową
miłą woń Chrystusową; niech
przypominają Jego sposób
postępowania i życia”[17].

Bóg, przez Komunię Świętą,
przymnaża łaski i cnót, odpuszcza
grzechy powszednie i karę doczesną,
chroni przed grzechami
śmiertelnymi i udziela wytrwałości
w dobru. Jednym słowem zacieśnia
więzy jedności ze Sobą (por. 
Katechizm, 1394-1395). Jednak
Eucharystia nie została ustanowiona



dla odpuszczania grzechów
śmiertelnych. Odpuszczanie
grzechów śmiertelnych jest właściwe
dla sakramentu spowiedzi (por. 
Katechizm, 1395).

Eucharystia powoduje jedność
wszystkich wiernych
chrześcijańskich w Panu, to znaczy,
jedność Kościoła, Mistycznego Ciała
Chrystusa (por. Katechizm, 1396).

Eucharystia jest zadatkiem lub 
gwarancją przyszłej chwały, to
znaczy, Zmartwychwstania oraz
wiecznego i szczęśliwego życia obok
Boga Trójjedynego, Aniołów i
Świętych: „Chrystus, przechodząc z
tego świata do Ojca, dal nam w
Eucharystii zadatek swojej chwały;
udział w Najświętszej Ofierze
utożsamia nas z Jego Sercem,
podtrzymuje nasze siły w czasie
ziemskiej pielgrzymki, budzi
pragnienie życia wiecznego i już
teraz jednoczy nas z Kościołem



niebieskim, ze świętą Dziewicą
Maryją i wszystkimi
świętymi” (Katechizm, 1419).

Ángel García Ibáñez

Bibliografia podstawowa

Katechizm Kościoła Katolickiego,
1373-1405

Jan Paweł II, encyklika Ecclesia de
Eucharistia z 17 kwietnia 2003 r., 15;
21-25; 34-46

Benedykt XVI, adhortacja apostolska 
Sacramentum caritatis z 22 lutego
2007 r., 14-15; 30-32; 66-69

Kongregacja Kultu Bożego i
Dyscypliny Sakramentów, instrukcja 
Redemptionis Sacramentum z 25
marca 2004 r., 80-107; 129-145;
146-160

Lektury zalecane



Święty Josemaría Escrivá, homilía 
Uroczystość Bożego Ciała, w: To
Chrystus przechodzi, 150-161

J. Ratzinger, Bóg jest blisko nas:
Eucharystia – centrum życia,
Wydawnictwo M, Kraków 2002

J. Echevarría, Eucaristía y vida
cristiana, Rialp, Madryt 2005, ss.
17-47; 81-116; 117-151

J. R. Villar – F.M. Arocena – L. Touze, 
Eucaristía, en C. Izquierdo (red.), 
Diccionario de Teología, Eunsa,
Pampeluna 2006, ss. 360-361; 366-370

--------------------------------------

[1] Dlatego „Komunia przyjmowana
tylko pod postacią chleba pozwala
otrzymać cały owoc łaski
Eucharystii” (Katechizm, 1390).

[2] Por. Paweł VI, encyklika 
Mysterium fidei, 56; Jan Paweł II,
encyklika Ecclesia de Eucharistia, 29;



Benedykt XVI, adhortacja apostolska 
Sacramentum caritatis, 66-69;
Kongregacja Kultu Bożego i
Dyscypliny Sakramentów, instrukcja 
Redemptionis Sacramentum, 129-145.

[3] Jan Paweł II, list apostolski 
Dominicæ Cenæ, 3.

[4] Termin Pascha pochodzi z
hebrajskiego i pierwotnie oznacza 
przejście, transitus. W Księdze
Wyjścia, gdzie jest opowiedziana
pierwsza Pascha hebrajska (por. Wj
12, 1-14 i Wj 12, 21-27), wspomniany
termin jest związany z czasownikiem
„przekraczać”, z przejściem Pana i
Jego Anioła w noc wyzwolenia (kiedy
Lud wybrany celebrował Wieczerzę
Paschalną) oraz z przejściem Ludu
Bożego od niewolnictwa w Egipcie do
wolności w Ziemi Obiecanej.

[5] Nie oznacza to, że bez Komunii
wszystkich obecnych celebracja
Eucharystii jest nieważna albo że
wszyscy muszą przyjmować



Komunię pod dwiema postaciami.
Taka Komunia jest konieczna tylko
dla celebrującego kapłana.

[6] Por. Mszał Rzymski, Institutio
generalis, 80; Jan Paweł II, encyklika 
Ecclesia de Eucharistia, 16;
Kongregacja Kultu Bożego i
Dyscypliny Sakramentów, instrukcja 
Redemptionis Sacramentum, 81-83;
88-89.

[7] Por. kan. 910 KPK; Mszał Rzymski,
Institutio generalis, 92-94.

[8] Por. kan. 910 § 2; Mszał Rzymski, 
Institutio generalis, 98; Kongregacja
Kultu Bożego i Dyscypliny
Sakramentów, instrukcja 
Redemptionis Sacramentum, 154-160.

[9] Por. kan. 910 § 2 i 230 § 3; Mszał
Rzymski, Institutio generalis, 100 i
162; Kongregacja Kultu Bożego i
Dyscypliny Sakramentów, instrukcja 
Redemptionis Sacramentum, 88.



[10] Kongregacja Kultu Bożego i
Dyscypliny Sakramentów, instrukcja 
Redemptionis Sacramentum, 94; por.
Mszał Rzymski, Institutio generalis,
160.

[11] Por. kan. 919 § 1.

[12] Por. Jan Paweł II, list Dominicæ
Cenæ, 11; Mszał Rzymski, Institutio
generalis, 161; Kongregacja Kultu
Bożego i Dyscypliny Sakramentów,
instrukcja Redemptionis
Sacramentum, 92.

[13] Por. Św. Pius X, dekret Quam
singulari, I: DS 3530; kan. 913-914;
Kongregacja Kultu Bożego i
Dyscypliny Sakramentów, instrukcja 
Redemptionis Sacramentum, 87.

[14] Kan. 914 KPK; por. Katechizm,
1457.

[15] Św. Augustyn, Wyznania, 7, 10
(przeł. Zygmunt Kubiak): CSEL 38/1,
157.



[16] Jest jasne, że jeżeli zbawczych
skutków Eucharystii nie osiąga się
naraz w całej pełni, „nie wynika z
braku mocy Chrystusa, lecz z braku
ludzkiej pobożności” (Sw. Tomasz z
Akwinu, S. Th., III, q. 79, a. 5, ad 3).

[17] Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, 156.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-21-eucharystia-3/
(19-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-21-eucharystia-3/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-21-eucharystia-3/

	Temat 21. Eucharystia (3)

