
opusdei.org

Temat 21. Chrzest i
Bierzmowanie

Chrzest włącza tego, kto go
przyjmuje w życie, śmierć i
zmartwychwstanie Jezusa
Chrystusa i Jego zbawcze
działanie. Odciska w
chrześcijaninie niezmywalną
duchową pieczęć
przynależności do Chrystusa.
Poprzez bierzmowanie
chrześcijanie pełniej
uczestniczą w misji Jezusa
Chrystusa i w pełni Ducha
Świętego. Ochrzczony i
bierzmowany chrześcijanin na
mocy tych sakramentów jest
przeznaczony do udziału w



ewangelizacyjnej misji
Kościoła.

20-12-2022

Biblijne podstawy i ustanowienie
sakramentu

Wśród licznych
starotestamentowych zapowiedzi
chrztu wyróżniają się potop
powszechny, przejście przez Morze
Czerwone i obrzezanie, ponieważ w
Nowym Testamencie są one
wymienione wprost w nawiązaniu
do tego sakramentu (por. 1 P 3, 20-21;
1 Kor 10, 1; Kol 2, 11-12). U Jana
Chrzciciela rytuał wody, nawet bez
skuteczności zbawczej, jest związany
z przygotowaniem doktrynalnym,
nawróceniem i pragnieniem łaski,
czyli filarami przyszłego
katechumenatu.



Jezus zostaje ochrzczony w wodach
Jordanu na początku swojej
publicznej posługi (por. Mt 3, 13-17),
nie z konieczności, ale z
odkupieńczej solidarności. Przy tej
okazji woda zostaje ostatecznie
wskazana jako element materialny
sakramentalnego znaku. Otwierają
się też niebiosa, Duch Święty zstępuje
pod postacią gołębia, a głos Boga
Ojca potwierdza Boskie synostwo
Chrystusa: wydarzenie które ukazuje
najpierw wobec Głowy przyszłego
Kościoła to, co następnie zostanie
zrealizowane sakramentalnie w jego
członkach.

Nieco później ma miejsce spotkanie z
Nikodemem, podczas którego Jezus
stwierdza pneumatologiczną więź
istniejącą między wodą chrzcielną a
zbawieniem, z której wynika jego
konieczność: „jeśli się ktoś nie
narodzi z wody i z Ducha, nie może
wejść do królestwa Bożego” (J 3, 5).



Misterium paschalne nadaje
chrztowi zbawczą wartość; „Istotnie,
Jezus mówił o swojej męce, którą
miał wycierpieć w Jerozolimie, jako o
«chrzcie», którym miał być
ochrzczony (Mk 10, 38; por. Łk 12,
50). Krew i woda, które wypłynęły z
przebitego boku ukrzyżowanego
Jezusa (por. J 19, 34), są zapowiedzią
chrztu i Eucharystii, sakramentów
nowego życia” (Katechizm, 1225).

Przed wstąpieniem do nieba Pan
mówi Apostołom: „Idźcie więc i
nauczajcie wszystkie narody,
udzielając im chrztu w imię Ojca i
Syna i Ducha Świętego. Uczcie je
zachowywać wszystko, co wam
przykazałem” (Mt 28, 19-20). Ten
mandat jest wiernie wypełniany
począwszy od Zesłania Ducha
Świętego i wskazuje nadrzędny cel
ewangelizacji, który jest nadal
aktualny.



Komentując te teksty, Święty Tomasz
z Akwinu mówi, że ustanowienie
chrztu miało wielostronny charakter:
jeśli chodzi o materię – w chrzcie
Chrystusa; konieczność chrztu
została stwierdzona w J 3, 5; jego
stosowanie rozpoczęło się, kiedy
Jezus posłał swoich uczniów, aby
przepowiadali i chrzcili; skuteczność
chrztu pochodzi z Męki Pańskiej; jego
upowszechnienie zostało nakazane
w Mt 28, 19.

Usprawiedliwienie i skutki chrztu

Czytamy w Rz 6, 3-4: „Czyż nie
wiadomo wam, że my wszyscy,
którzyśmy otrzymali chrzest
zanurzający w Chrystusa Jezusa,
zostaliśmy zanurzeni w Jego śmierć?
Zatem przez chrzest zanurzający nas
w śmierć zostaliśmy razem z Nim
pogrzebani po to, abyśmy i my
wkroczyli w nowe życie – jak
Chrystus powstał z martwych dzięki
chwale Ojca”. Chrzest, włączając



wiernych w życie, śmierć i
zmartwychwstanie Jezusa Chrystusa
oraz Jego zbawcze działanie, udziela
chrześcijaninowi usprawiedliwienia.
O tym samym mówi List do Kolosan
2:12: „jako razem z Nim pogrzebani
w chrzcie, w którym też razem
zostaliście wskrzeszeni przez wiarę
w moc Boga, który Go wskrzesił”. Do
tego dochodzi obecnie wpływ wiary,
przez którą, obok obrzędu wody,
„przyoblekamy się w Chrystusa”, jak
potwierdza Ga 3, 26-27: „Wszyscy
bowiem dzięki tej wierze jesteście
synami Bożymi - w Chrystusie
Jezusie. Bo wy wszyscy, którzy
zostaliście ochrzczeni w Chrystusie,
przyoblekliście się w Chrystusa”.

Usprawiedliwienie chrzcielne
przekłada się na konkretne skutki
dla duszy chrześcijanina, które
teologia przedstawia jako skutki
uzdrawiające i wzmacniające. Te
pierwsze odnoszą się do
odpuszczenia grzechów, jak



podkreśla nauczanie Piotra:
„Nawróćcie się – powiedział do nich
Piotr – i niech każdy z was ochrzci się
w imię Jezusa Chrystusa na
odpuszczenie grzechów waszych, a
weźmiecie w darze Ducha
Świętego” (Dz 2, 38). Obejmuje to
odpuszczenie grzechu
pierworodnego, a u dorosłych
wszystkie grzechy osobiste. Zostaje
odpuszczona również całkowita kara
doczesna i wieczna. Niemniej jednak,
u ochrzczonego pozostają „pewne
doczesne konsekwencje grzechu,
takie jak cierpienie, choroba, śmierć
czy nieodłączne od życia ułomności,
takie jak słabości charakteru, a także
skłonność do grzechu, którą Tradycja
nazywa pożądliwością lub
metaforycznie «zarzewiem
grzechu» (fomes peccati)” (Katechizm,
1264).

Aspekt wzmacniający polega na
wylaniu Ducha Świętego. Istotnie
„wszyscyśmy bowiem w jednym



Duchu zostali ochrzczeni” (1 Kor 12,
13). Ponieważ jest to ten sam „Duch
Chrystusowy” (por. Rz 8, 9),
otrzymaliśmy „ducha przybrania za
synów” (Rz 8, 15) jako synowie w
Synu. Wraz z Bożym synostwem Bóg
udziela ochrzczonemu łaski
uświęcającej, cnót teologalnych i
moralnych oraz darów Ducha
Świętego.

Obok tej rzeczywistości łaski „chrzest
opieczętowuje chrześcijanina
niezatartym duchowym znamieniem
(charakterem) jego przynależności do
Chrystusa. Znamienia tego nie
wymazuje żaden grzech, chociaż z
powodu grzechu chrzest może nie
przynosić owoców
zbawienia” (Katechizm, 1272).

Jako że zostaliśmy ochrzczeni w
jednym Duchu, „aby stanowić jedno
Ciało” (1 Kor 12, 13), włączenie w
Chrystusa jest równocześnie
włączeniem do Kościoła, a w Kościele



jesteśmy połączeni ze wszystkimi
chrześcijanami, również z tymi,
którzy nie są w pełnej komunii z
Kościołem katolickim.

Przypomnijmy wreszcie, że
ochrzczeni są „wybranym
plemieniem, królewskim
kapłaństwem, narodem świętym,
ludem Bogu na własność
przeznaczonym, abyście ogłaszali
dzieła potęgi Tego, który was wezwał
z ciemności do przedziwnego
swojego światła” (1 P 2, 9):
uczestniczą zatem w powszechnym
kapłaństwie wiernych «zobowiązani
są do wyznawania przed ludźmi
wiary, którą otrzymali od Boga za
pośrednictwem Kościoła» (Lumen
gentium, 11) i uczestniczenia w
apostolskiej i misyjnej działalności
Ludu Bożego” (Katechizm, 1270).

Konieczność Chrztu

Katecheza Nowego testamentu
stwierdza jednoznacznie o



Chrystusie, że „nie dano ludziom pod
niebem żadnego innego imienia, w
którym moglibyśmy być
zbawieni” (Dz 4,12). Zważywszy zaś,
że bycie „ochrzczonymi w
Chrystusie” odpowiada byciu
„przyobleczonymi w Chrystusa” (por.
Ga 3,27), należy rozumieć w całej
swej mocy słowa Jezusa, zgodnie z
którymi „kto uwierzy i przyjmie
chrzest, będzie zbawiony; a kto nie
uwierzy, będzie potępiony” (Mk 16,
16). Stąd wywodzi się przekonanie
Kościoła w konieczność chrztu dla
zbawienia.

To ostatnie należy rozumieć zgodnie
z troskliwym sformułowaniem
Magisterium Kościoła: „chrzest jest
konieczny do zbawienia dla tych,
którym była głoszona Ewangelia i
którzy mieli możliwość proszenia o
ten sakrament (por. Mk 16, 16).
Kościół nie zna oprócz chrztu innego
środka, by zapewnić wejście do
szczęścia wiecznego. Stara się więc



nie zaniedbywać otrzymanego od
Pana nakazu, by «odradzać z wody i
z Ducha Świętego» wszystkich,
którzy mogą być ochrzczeni. Bóg
związał zbawienie z sakramentem
chrztu, ale sam nie jest związany
swoimi sakramentami” (Katechizm,
1257).

Zdarzają się jednak szczególne
sytuacje, w których główne owoce
chrztu można osiągnąć bez
pośrednictwa sakramentów. Ale
właśnie dlatego, że nie ma znaku
sakramentalnego, nie ma pewności
co do udzielonej łaski. To, co tradycja
kościelna nazwała chrztem krwi i
chrztem pragnienia, nie jest " aktem
otrzymanym", ale zespołem
okoliczności, które współwystępują
w podmiocie, określając warunki,
aby można było mówić o zbawieniu.
Rozumie się przez to „głębokie
przekonanie, że ci, którzy ponoszą
śmierć za wiarę, nie otrzymawszy
chrztu, zostają ochrzczeni przez



swoją śmierć dla Chrystusa i z
Chrystusem” (Katechizm, 1258). W
analogiczny sposób Kościół
stwierdza, że „każdy człowiek, który
nie znając Ewangelii Chrystusa i Jego
Kościoła, szuka prawdy i pełni wolę
Bożą, na tyle, na ile ją zna, może być
zbawiony. Można przypuszczać, że te
osoby zapragnęłyby wyraźnie chrztu,
gdyby wiedziały o jego
konieczności” (Katechizm, 1260).

Sytuacje chrztu krwi i pragnienia
nie obejmują dzieci zmarłych bez
chrztu. Jeśli o nie chodzi, „Kościół
może tylko polecać je miłosierdziu
Bożemu, jak czyni to podczas
przeznaczonego dla nich obrzędu
pogrzebu. Istotnie, wielkie
miłosierdzie Boga, który pragnie,
by wszyscy ludzie zostali zbawieni
(por. 1 Tm 2, 4), […] pozwala nam
mieć nadzieję, że istnieje jakaś
droga zbawienia dla dzieci
zmarłych bez chrztu” (por. 
Katechizm, 1261).



Obrzędy liturgiczne

„Obrzędy wstępne” mają na celu
właściwe rozeznanie woli
kandydatów, lub ich rodziców, do
przyjęcia sakramentu oraz jego
konsekwencji. Potem następują
czytania biblijne, które ukazują
tajemnicę chrztu i są komentowane
w homilii. Następnie wzywa się
wstawiennictwa świętych, do
których komunii kandydat zostanie
włączony; modlitwa egzorcyzmu i
namaszczenie olejem katechumenów
znaczą boską opiekę przed zakusami
złego ducha. Następnie błogosławi
się wodę formułami o wzniosłej
treści katechetycznej, które nadają
kształt liturgiczny węzłowi woda-
Duch. Wiara i nawrócenie
uobecniają się poprzez wyznanie
wiary w Trójcy Świętej i wyrzeczenie
się Szatana i grzechu.

Następnie wkracza się w fazę
sakramentalną obrzędu „obmyciem



wodą, któremu towarzyszy
słowo” (Ef 5, 26). Obmycie, czy to
przez polanie, czy przez zanurzenie,
powinno odbyć się w taki sposób,
żeby woda spłynęła po głowie, co
oznacza autentyczne obmycie duszy.
Ważną materią Sakramentu jest
woda, uważana za taką zgodnie z
powszechnym osądem ludzi. Kiedy
szafarz trzykrotnie polewa wodą
głowę kandydata lub ją zanurza,
wypowiada słowa: „NN., ja ciebie
chrzczę w imię Ojca i Syna i Ducha
Świętego”.

Obrzędy pochrzcielne (lub
wyjaśniające) ilustrują dokonaną
tajemnicę. Namaszcza się głowę
kandydata (jeżeli bezpośrednio
potem nie następuje bierzmowanie),
żeby zaznaczyć jego udział w
kapłaństwie powszechnym i
przywołać przyszłe bierzmowanie.
Wręcza się białą szatę jako zachętę
do zachowania niewinności
chrzcielnej i jako symbol udzielonego



nowego życia. Zapalona świeca
paschalna symbolizuje światło
Chrystusa, dane po to, aby nowo
ochrzczony przez otrzymaną wiarę
żył jak dzieci światła. Na koniec
odmówienie „Ojcze nasz” przed
ołtarzem – w przypadku dorosłych,
w ramach liturgii eucharystycznej –
objawia nowy stan dziecka Bożego.

Szafarz i podmiot. Chrzest w życiu
chrześcijanina

Zwyczajnym szafarzem chrztu jest
biskup i prezbiter, a w Kościele
łacińskim również diakon. W razie
potrzeby chrztu udzielić może każdy
mężczyzna lub kobieta, nawet
niechrześcijanin, pod warunkiem, że
będzie miał intencję uczynienia tego,
w co wierzy Kościół, kiedy to czyni.

Chrzest jest przeznaczony dla
wszystkich mężczyzn i kobiet, którzy
go jeszcze nie przyjęli. Niezbędne
cechy kandydata zależą od tego, czy
jest dzieckiem czy osobą dorosłą.



Dzieci, które jeszcze nie zaczęły
używać rozumu, powinny przyjąć
sakrament w pierwszych dniach
życia, kiedy tylko pozwoli na to ich
stan zdrowia i stan zdrowia matki. W
rzeczywistości, jako brama do życia
w łasce, chrzest jest wydarzeniem
całkowicie darmowym, dla którego
ważności wystarczy, że nie zostanie
wcześniej odrzucony; z drugiej
strony, wiara kandydata, która jest
koniecznie wiarą eklezjalną,
uobecnia się w wierze Kościoła, w
której będzie on uczestniczył po
osiągnięciu dorosłości. Niemniej
jednak, istnieją określone
ograniczenia praktykowania chrztu
niemowląt. Jest ono niedozwolone,
jeżeli brakuje zgody rodziców albo
nie istnieje dostateczna gwarancja
przyszłego wychowania w wierze
katolickiej. Mając na uwadze to
ostatnie, wyznacza się rodziców
chrzestnych, wybieranych spośród
osób o przykładnym życiu[1].



Dorośli kandydaci przygotowują się
do chrztu poprzez katechumenat, o
strukturze zgodnej z różnymi
praktykami lokalnymi. Mają oni
możliwość przyjęcia podczas tej
samej ceremonii również
bierzmowania i Pierwszej Komunii
Świętej. W tym okresie dąży się do
wzbudzenia pragnienia łaski, co
obejmuje intencję przyjęcia
sakramentu, która jest warunkiem
jego ważności. Jest to związane z
nauczaniem doktrynalnym, które
udzielane stopniowo przekazuje
kandydatowi nadprzyrodzoną cnotę
wiary i prawdziwe nawrócenie serca,
co może domagać się radykalnych
zmian w życiu kandydata.

Wspomniany już charakter
sakramentalny jest duchowym
znakiem zespolenia z Chrystusem,
który wyciska na duszy
podobieństwo do Niego, obraz
Chrystusa, do którego od tej chwili
należymy i do którego musimy się



coraz bardziej upodabniać. Ta
początkowa dyspozycja ustanawia
zatem trwałe dążenie do
ostatecznego utożsamienia się z
Chrystusem, „by się stali na wzór
obrazu Jego Syna, aby On był
pierworodnym między wielu
braćmi” (Rz 8, 29). Jest to chrzcielny
fundament powszechnego powołania
do świętości, którego echem jest
Sobór Watykański II: „wszyscy
chrześcijanie jakiegokolwiek stanu i
zawodu powołani są do pełni życia
chrześcijańskiego i do doskonałości
miłości” (Lumen gentium, 40).

Ten sam charakter chrztu jest
również wyróżniającym i
usposabiającym znakiem duchowym.
Przez wyróżniający rozumie się, że
„na zewnątrz” odróżnia on
chrześcijan od niechrześcijan,
natomiast przez usposabiający
rozumie się, że „wewnętrznie”
charakter chrztu stanowi podstawę,
na której opiera się zasadnicza



równość wszystkich ochrzczonych:
jak mówi św. Paweł: „Bo wy wszyscy,
którzy zostaliście ochrzczeni w
Chrystusie, przyoblekliście się w
Chrystusa. Nie ma już Żyda ani
poganina, nie ma już niewolnika ani
człowieka wolnego, nie ma już
mężczyzny ani kobiety, wszyscy
bowiem jesteście kimś jednym w
Chrystusie Jezusie” (Ga 3,27-28). Ta
fundamentalna równość, wraz z
byciem „jednym” w Chrystusie,
pobudza nas do przeżywania
braterstwa opartego na
rzeczywistości, która wykracza poza
zwykłe ludzkie pokrewieństwo.
Wreszcie, jako znak usposabiający
(uzdalniający), charakter chrztu
stanowi nadprzyrodzoną zdolność do
przyjęcia i owocnego przyswojenia
zbawczej łaski pochodzącej z innych
sakramentów: w tym sensie chrzest
ukierunkowuje nasze życie na inne
sakramenty. Niekonsekwencją
byłoby więc przyjęcie chrztu i



jednoczesne ignorowanie innych
sakramentów.

Podstawy biblijne i historyczne
Bierzmowania

Proroctwa na temat Mesjasza
zapowiadały, że „spocznie na niej [na
różdżce Jessego] Duch Pański” (Iz 11,
2), co miało się wiązać z jego
wyborem jako wysłannika: „Oto mój
Sługa, którego podtrzymuję,
Wybrany mój, w którym mam
upodobanie. Sprawiłem, że Duch mój
na Nim spoczął; On przyniesie
narodom Prawo” (Iz 42, 1). Proroczy
tekst jest jeszcze bardziej wyrazisty,
kiedy zostaje włożony w usta
Mesjasza: „Duch Pana Boga nade
mną, bo Pan mnie namaścił. Posłał
mnie, by głosić dobrą nowinę
ubogim” (Iz 61, 1).

Podobna rzecz jest zapowiadana
również dla całego ludu Bożego. Jego
członkom Bóg mówi: „Ducha mojego
chcę tchnąć w was i sprawić, byście



żyli według mych nakazów” (Ez 36,
27), natomiast w Jl 3, 2 podkreśla się
powszechność tego tchnienia: „nawet
na niewolników i niewolnice wyleję
Ducha mego w owych dniach”.

Wraz z tajemnicą Wcielenia
dokonuje się mesjańskie proroctwo
(por. Łk 1, 35) potwierdzone,
dopełnione i ogłoszone publicznie
podczas namaszczenia w Jordanie
(por. Łk 3, 21-22), kiedy na Chrystusa
zstępuje Duch Święty w postaci
gołębia, a głos Ojca sprawia, że
spełnione zostaje proroctwo o
wybrańcu. Sam Pan przedstawia się
na początku swojej posługi jako
Namaszczony przez Boga, w którym
spełniają się proroctwa (por. Łk 4,
18-19) i pozwala się prowadzić przez
Ducha (por. Łk 4, 1; 4, 14; 10, 21) aż
do samej chwili swojej śmierci (por.
Hbr 9, 14).

Zanim Jezus ofiaruje za nas swoje
życie, obiecuje zesłanie Ducha



Świętego (por. J 14,16; 15,26; 16,13),
co rzeczywiście następuje w dniu
Pięćdziesiątnicy (por. Dz 2,1-4), w
wyraźnym nawiązaniu do proroctwa
Joela (por. Dz 2,17-18), dając w ten
sposób początek powszechnej misji
Kościoła.

Ten sam Duch wylany na apostołów
w Jerozolimie jest przez nich
przekazywany ochrzczonym przez
nałożenie rąk i modlitwę (por. Dz
8,14-17; 19,6); praktyka ta stała się
tak znana we wczesnym Kościele, że
jest poświadczona w Liście do
Hebrajczyków jako część
„podstawowych nauk” i
„fundamentu” (Hbr 6,1-2). Ten
biblijny obraz dopełnia tradycja
Pawłowa i Janowa, która łączy
pojęcia „namaszczenia” i „pieczęci” z
Duchem Świętym wlanym w
chrześcijan (por. 2 Kor 1,21-22; Ef
1,13; 1 J 2,20.27). To ostatnie znalazło
liturgiczny wyraz już w najstarszych
dokumentach w postaci



namaszczenia kandydata wonnym
olejem.

Te same dokumenty świadczą o
pierwotnej jedności obrzędowej
trzech sakramentów inicjacji,
udzielanych podczas uroczystości
paschalnej pod przewodnictwem
biskupa w katedrze. Kiedy
chrześcijaństwo rozprzestrzeniło się
poza miasta i chrzest niemowląt stał
się powszechny, nie było już możliwe
dalsze stosowanie pierwotnej
praktyki. Podczas gdy na Zachodzie
bierzmowanie zastrzeżone było dla
biskupa i oddzielone od chrztu, na
Wschodzie zachowano jedność
sakramentów inicjacji, udzielanych
jednocześnie noworodkowi przez
prezbitera. Do tego na wschodzie
dołącza się rosnące znaczenie
namaszczenia myronem (świętym
krzyżmem), które rozciąga się na
różne części ciała. Na zachodzie
nałożenie rąk staje się ogólnym
nałożeniem rąk na wszystkich



bierzmowanych, podczas gdy każdy z
osobna otrzymuje namaszczenie
krzyżmem na czole.

Znaczenie liturgiczne i skutki
sakramentalne

Krzyżmo złożone z oliwy z oliwek i
balsamu zostaje poświęcone przez
biskupa lub patriarchę, i tylko przez
niego, podczas Mszy Krzyżma.
Namaszczenie bierzmowanego
świętym Krzyżmem jest znakiem
jego poświęcenia się Panu.
„Bierzmowanie sprawia, że
chrześcijanie, to znaczy ci, którzy
zostali namaszczeni, uczestniczą
głębiej w posłaniu Jezusa Chrystusa i
w pełni Ducha Świętego, którą On
posiada, aby całe ich życie wydawało
«miłą Bogu wonność
Chrystusa» (por. 2 Kor 2, 15). Przez
namaszczenie bierzmowany
otrzymuje «znamię», pieczęć Ducha
Świętego” (Katechizm, 1294-1295).



To namaszczenie jest liturgicznie
poprzedzane, kiedy nie odbywa się
bezpośrednio po chrzcie,
odnowieniem przyrzeczeń
chrzcielnych oraz wyznaniem wiary
bierzmowanych. „W ten sposób
widać wyraźnie, że bierzmowanie
jest dalszym ciągiem
chrztu” (Katechizm, 1298). Potem w
liturgii rzymskiej następuje extensio
manuum nad wszystkimi
bierzmowanymi przez biskupa,
podczas gdy on odmawia modlitwę o
głebokiej treści epikletycznej (to
znaczy, wezwania i błagania). W ten
sposób dochodzi się do właściwie
sakramentalnego obrzędu, który
dokonuje się „przez namaszczenie
krzyżmem na czole, którego
dokonuje się wraz z nałożeniem ręki
i przez słowa: Accipe signaculum doni
Spiritus Sancti – «Przyjmij znamię
daru Ducha Świętego»”. W
Kościołach wschodnich
namaszczenia dokonuje się na
najbardziej znaczących częściach



ciała, czemu towarzyszy przy
każdym namaszczeniu następująca
formuła: „Signaculum doni Spiritus
Sancti – Pieczęć daru Ducha
Świętego” (Katechizm, 1300). Rytuał
kończy się pocałunkiem pokoju jako
przejawem kościelnej komunii z
biskupem (por. Katechizm, 1301).

W ten sposób bierzmowanie posiada
wewnętrzną jedność z chrztem,
nawet jeśli nie jest ona koniecznie
wyrażana w tym samym obrzędzie.
Dopełnia dziedzictwo chrzcielne
kandydata nadprzyrodzonymi
darami charakterystycznymi dla
chrześcijańskiej dojrzałości.
Bierzmowania udziela się tylko jeden
raz, ponieważ sakrament ten
„wyciska w duszy niezatarte duchowe
znamię, «charakter», który jest
znakiem, że Jezus Chrystus
naznaczył chrześcijanina pieczęcią
swego Ducha, przyoblekając go mocą
z wysoka, aby był Jego
świadkiem” (Katechizm, 1304). Przez



bierzmowanie chrześcijanie
otrzymują w szczególnej obfitości
dary Ducha Świętego, pozostają
ściślej związani z Kościołem „i w ten
sposób jeszcze mocniej zobowiązani
są, jako prawdziwi świadkowie
Chrystusowi, do szerzenia wiary
słowem i uczynkiem oraz do
bronienia jej” (Lumen Gentium, 11).

Chrześcijanin ochrzczony i
bierzmowany jest więc przeznaczony
do uczestnictwa w misji
ewangelizacyjnej Kościoła na mocy
tych sakramentów, bez konieczności
otrzymania specjalnego mandatu od
hierarchii Kościoła, przynajmniej w
dziedzinie relacji osobistych
(rodzina, przyjaciele, praca...).
Szczególnie poprzez bierzmowanie
to „przeznaczenie” obejmuje
zarówno niezbędne środki
nadprzyrodzone, zarówno po to, aby
osobisty rozwój w życiu
chrześcijańskim nie został porzucony
w trakcie różnych zmiennych



okoliczności, które chrześcijanin
napotyka w trakcie swojego życia, na
przykład w postaci siły do
przezwyciężenia lęku przed
odważnym głoszeniem wiary
chrześcijańskiej, zarówno w
środowiskach sprzyjających, jak i w
innych, w których laicyzacja
przybrała formę obojętności wobec
Ewangelii, a nawet wrogości wobec
chrześcijaństwa lub Kościoła. Osoba
bierzmowana jest powołana do
dawania świadectwa o Chrystusie
przez ugruntowane życie
chrześcijańskie i przez swoje słowo.

Szafarz i podmiot Bierzmowania

Jako następcy Apostołów, tylko
biskupi są „naturalnymi włodarzami
udzielanego na ich terenie
bierzmowania” (Lumen Gentium, 26).
W obrządku łacińskim zwyczajnym
szafarzem bierzmowania jest
wyłącznie biskup. Prezbiter może
ważnie bierzmować tylko w



przypadkach przewidzianych
ustawodawstwem ogólnym (chrzest
dorosłych, przyjęcie do komunii z
Kościołem katolickim, zrównanie w
prawie z biskupem diecezjalnym,
niebezpieczeństwo śmierci) albo
kiedy otrzymuje szczególne
upoważnienie, albo kiedy jest
chwilowo w tym celu wyznaczony
przez biskupa. W Kościołach
wschodnich zwyczajnym szafarzem
bierzmowania jest również
prezbiter, który powinien zawsze
używać krzyżma poświęconego
przez patriarchę lub biskupa.

Jako sakrament inicjacji,
bierzmowanie jest przeznaczone dla
wszystkich chrześcijan, a nie tylko
dla wybranych. W obrządku
łacińskim jest on udzielany po
osiągnięciu przez kandydata wieku
dojrzałości umysłowej: konkretny
wiek zależy od lokalnych praktyk,
które powinny respektować
charakter inicjacyjny tego



sakramentu. Wymagana jest
wcześniejsze przygotowanie, szczera
intencja i stan łaski.

Philip Goyret

Bibliografia

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
1212-1321.

—Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego, 251-270.

—Philip Goyret, L'unzione nello
Spirito. Il battesimo e la cresima,
Editrice Vaticana, Città del Vaticano
2004 (= Renacidos, ungidos,
comprometidos: El bautismo y la
confirmación, Credo Ediciones, Rzym,
2015).

[1] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, 1255.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-21-chrzest-i-
bierzmowanie/ (09-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-21-chrzest-i-bierzmowanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-21-chrzest-i-bierzmowanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-21-chrzest-i-bierzmowanie/

	Temat 21. Chrzest i Bierzmowanie

