
opusdei.org

Temat 20.
Sakramenty

Sakramenty są skutecznymi
znakami łaski. Łaska
uświęcająca jest stałą i
nadprzyrodzoną dyspozycją,
która udoskonala duszę,
czyniąc ją zdolną do życia z
Bogiem. Siedem sakramentów
odpowiada wszystkim etapom i
ważnym momentom życia
chrześcijanina: dają one
narodzenie i wzrastanie,
uzdrowienie i misję
chrześcijańskiemu życiu wiary.
Tworzą one pewną
uporządkowaną całość, w
której centralne miejsce
zajmuje Eucharystia, ponieważ



zawiera samego Autora
sakramentów.

21-12-2022

„Całe życie liturgiczne Kościoła
koncentruje się wokół Ofiary
eucharystycznej i sakramentów. W
Kościele jest siedem sakramentów:
Chrzest, Bierzmowanie (Chryzmacja),
Eucharystia, Pokuta, Namaszczenie
Chorych, Sakrament Święceń,
Małżeństwo”[1].

Misterium Paschalne i sakramenty

Zmartwychwstanie Chrystusa tworzy
jedność z Jego śmiercią na krzyżu.
Tak, jak przez mękę i śmierć Jezusa
Bóg wyeliminował grzech i pojednał
świat ze sobą, tak przez
zmartwychwstanie Jezusa Bóg
zapoczątkował nowe życie, życie
przyszłego świata, i przekazał je



ludziom. Poprzez dar Ducha
Świętego Pan umożliwia nam udział
w nowym życiu wynikającym z Jego
zmartwychwstania. Misterium
paschalne jest więc centralnym
elementem naszej wiary. Stanowi
zawsze początek głoszenia każdego
apostoła:: „Jezus Chrystus cię kocha,
dał swoje życie, aby cię zbawić, a
teraz jest żywy u twego boku
codziennie, aby cię oświecić,
umocnić i wyzwolić”[2]. Jest to
pierwsze orędzie, ponieważ stanowi
podstawowy przekaz, ten, który musi
być usłyszany ponownie na różne
sposoby, i który nieustannie trzeba
głosić wciąż na nowo w taki czy inny
sposób.

To dzieło zbawienia, które głosimy,
nie należy do przeszłości, ponieważ
„gdy nadchodzi Jego Godzina (por. J
13,1; 17,1) , [Chrystys] przeżywa
jedyne wydarzenie w historii, które
nie przemija: Jezus umiera, zostaje
pogrzebany, zmartwychwstaje i



zasiada po prawicy Ojca «raz na
zawsze» (Rz 6, 10; Hbr 7, 27; 9, 12).
Jest to wydarzenie rzeczywiste, które
miało miejsce w naszej historii, ale
jest ono wyjątkowe, ponieważ
wszystkie inne wydarzenia
historyczne występują tylko raz i
przemijają, znikają w przeszłości.
Misterium Paschalne Chrystusa -
przeciwnie - nie może pozostawać
jedynie w przeszłości, ponieważ
przez swoją Śmierć zniweczył On
śmierć, a ponadto to, kim Chrystus
jest, to, co uczynił i co wycierpiał dla
wszystkich ludzi, uczestniczy w
wieczności Bożej, przekracza
wszelkie czasy i jest w nich stale
obecne. Wydarzenie Krzyża i
Zmartwychwstania trwa i pociąga
wszystko ku Życiu”[3].

Jednocześnie Misterium paschalne
ma tak decydujące znaczenie, że
Jezus powrócił do Ojca „dopiero
wtedy, gdy zostawił nam środek
umożliwiający uczestnictwo w niej,



tak jakbyśmy byli w niej obecni. W
ten sposób każdy wierny może w niej
uczestniczyć i korzystać z jej
niewyczerpanych owoców”[4]. Tym
środkiem jest święta Liturgia:
zwłaszcza ofiara eucharystyczna i
sakramenty[5].

Jak przypomina Katechizm Kościoła
Katolickiego: „Chrystus, siedząc po
prawicy Ojca i rozlewając Ducha
Świętego na swoje Ciało, którym jest
Kościół, działa obecnie przez
sakramenty ustanowione przez
Niego w celu przekazywania łaski”[6].
Sakramenty są « „mocami, które
wychodzą” z zawsze żywego i
ożywiającego Ciała Chrystusa (por.
Łk 5,17; 6,19; 8,46), oraz działaniami
Ducha Świętego urzeczywistnianymi
w Jego Ciele, którym jest Kościół, są
„arcydziełami Bożymi” w nowym i
wiecznym Przymierzu»[7].

Kościół głosi i celebruje w swojej
liturgii Tajemnicę Chrystusa, aby



wierni mogli nią żyć i dawać o niej
świadectwo w świecie. „Od pierwszej
wspólnoty jerozolimskiej aż do
paruzji Kościoły Boże wierne wierze
apostolskiej we wszystkich miejscach
celebrują to samo Misterium
Paschalne. Celebrowane w liturgii
misterium jest jedno, ale formy jego
celebrowania są zróżnicowane”[8].

W rzeczywistości bogactwo
misterium Chrystusa jest tak
niezgłębione, że żadna tradycja
liturgiczna nie może wyczerpać jego
wymowy, dlatego historia powstania
i rozwoju różnych obrządków
świadczy o zdumiewającej
komplementarności[9]. Przyglądając
się celebracji każdego z
sakramentów, możemy zauważyć,
jak „Kościoły tego samego obszaru
geograficznego i kulturowego zaczęły
celebrować misterium Chrystusa,
stosując szczególne formy wyrazu,
typowe dla danej kultury”[10].



Natura sakramentów

„W Kościele jest siedem
sakramentów: Chrzest,
Bierzmowanie (Chryzmacja),
Eucharystia, Pokuta, Namaszczenie
Chorych, Sakrament Święceń,
Małżeństwo”[11]. „Sakramenty te
obejmują wszystkie etapy i wszystkie
ważne momenty życia
chrześcijanina: sprawiają narodzenie
i rozwój chrześcijańskiego życia
wiary, uzdrowienie i dar posłania.
Widać w tym pewne podobieństwo,
jakie istnieje między etapami życia
naturalnego a etapami życia
duchowego”[12]. Tworzą one
uporządkowaną całość, w której
centrum zajmuje Eucharystia, gdyż
zawiera w sobie samego Autora
sakramentów[13].

Katechizm Kościoła Katolickiego
przedstawia taką definicję
sakramentów: „Sakramenty są
skutecznymi znakami łaski,



ustanowionymi przez Chrystusa i
powierzonymi Kościołowi. Przez te
znaki jest nam udzielane życie Boże.
Obrzędy widzialne, w których
celebruje się sakramenty, oznaczają i
urzeczywistniają łaski właściwe
każdemu sakramentowi. Przynoszą
one owoc w tych, którzy je przyjmują
z odpowiednią dyspozycją”[14]. A
więc, „sakramenty są widzialnymi
znakami (słowa i czynności),
zrozumiałymi dla człowieka”[15].

Jeśli zadamy sobie pytanie, czego
znakiem są sakramenty, możemy
stwierdzić, że są one znakiem trzech
elementów: uświęcającej przyczyny,
którą jest Śmierć i
Zmartwychwstanie Chrystusa; 
uświęcającego skutku, czyli łaski;
oraz celu uświęcenia, którym jest
wieczna chwała. „Sakrament jest
znakiem, który przypomina to, co
było wcześniej, a mianowicie mękę
Chrystusa; który uwidacznia to, co 
dokonuje się w nas przez mękę



Chrystusa, a mianowicie łaskę; jest
znakiem profetycznym, to znaczy 
zapowiadającym przyszłą chwałę”[16].

Znak sakramentalny, właściwy dla
każdego sakramentu, składa się z
elementów materialnych - wody,
oleju, chleba, wina - oraz gestów
ludzkich - obmycia, namaszczenia,
nałożenia rąk, itp., które nazywane
są materią; a także ze słów
wypowiadanych przez sprawującego
sakrament, które stanowią formę. Jak
stwierdza Katechizm, „celebracja
sakramentalna jest spotkaniem
dzieci Bożych z Ojcem w Chrystusie i
Duchu Świętym; spotkanie to wyraża
się jako dialog przez czynności i
słowa”[17].

Ponadto w liturgii sakramentów
istnieje część niezmienna (to, co sam
Chrystus ustanowił o znaku
sakramentalnym) oraz części, które
Kościół może zmieniać, dla dobra
wiernych i dla większej czci



sakramentów, dostosowując je do
okoliczności miejsca i czasu. Nie
należy zapominać, że „żaden obrzęd
sakramentalny nie może być
zmieniany ani poddawany
manipulacji przez szafarza czy przez
wspólnotę. Nawet najwyższy
autorytet w Kościele nie może
dowolnie zmieniać liturgii; może to
czynić jedynie w posłuszeństwie
wiary i w religijnym szacunku dla
misterium liturgii”[18].

Sakramenty i łaska

„Łaska jest przychylnością, darmową
pomocą Boga, byśmy odpowiedzieli
na Jego wezwanie: stali się dziećmi
Bożymi (por. J 1,12-18), przybranymi
synami (por. Rz 8,14-17),
uczestnikami natury Bożej (por. 2 P
1,3-4), i życia wiecznego (por. J 17,3).
Łaska jest uczestniczeniem w życiu
Boga; wprowadza nas w wewnętrzne
życie Trójcy Świętej. Przez chrzest
chrześcijanin uczestniczy w łasce



Chrystusa, Głowy swego Ciała. Jako
«przybrany syn» chrześcijanin może
odtąd nazywać Boga «Ojcem», w
zjednoczeniu z Jedynym Synem”[19].
W tym sensie ochrzczeni „przeszli ze
śmierci do życia”, z oddalenia od
Boga do łaski usprawiedliwienia, do
Bożego synostwa. Jesteśmy
umiłowanymi dziećmi Boga mocą
paschalnego misterium Chrystusa,
Jego śmierci i zmartwychwstania.

Łaska, którą otrzymujemy „jest
darem darmo danym, przez który
Bóg obdarza nas swoim życiem
wlanym przez Ducha Świętego do
naszej duszy, by ją uleczyć z grzechu
i uświęcić. Jest to łaska uświęcająca
lub przebóstwiająca, otrzymana na
chrzcie”[20]. Jak stwierdza Katechizm,
„łaska uświęcająca jest darem
habitualnym, stałą i nadprzyrodzoną
dyspozycją udoskonalającą samą
duszę, by uzdolnić ją do życia z
Bogiem i do działania mocą Jego
miłości”[21].



Wszystkie sakramenty udzielają łaski
uświęcającej tym, którzy nie stawiają
przeszkód. Ta łaska jest „darem
Ducha, który usprawiedliwia nas i
uświęca”[22]. Ponadto sakramenty
udzielają łaski sakramentalnej, która
jest „właściwa każdemu
sakramentowi”[23]: pewną Bożą
pomocą w osiągnięciu ostatecznego
celu tego sakramentu.

Nie tylko otrzymujemy łaskę
uświęcającą, ale samego Ducha
Świętego; w rzeczywistości „łaska jest
najpierw i przede wszystkim darem
Ducha, który usprawiedliwia nas i
uświęca” [24]. Dlatego możemy
powiedzieć, że „przez sakramenty
Kościoła Chrystus udziela członkom
swego Ciała Ducha Świętego i
Uświęciciela”[25]. W ten sposób
owocem życia sakramentalnego jest
to, że Duch Święty przebóstwia
wiernych, w żywy sposób jednocząc
ich z Chrystusem[26].



Trzy sakramenty: chrzest,
bierzmowanie i sakrament święceń
kapłańskich, oprócz tego, że
udzielają łaski, pozostawiają
charakter sakramentalny, który jest
nieusuwalną pieczęcią duchową
odciśniętą na duszy, przez którą
chrześcijanin uczestniczy w
kapłaństwie Chrystusa i należy do
Kościoła według swojego stanu i
pełnionych funkcji. Charakter
sakramentalny pozostaje na zawsze
w chrześcijaninie jako pozytywna
dyspozycja do przyjęcia łaski, jako
obietnica i zapewnienie Bożej opieki
oraz jako powołanie do kultu Bożego
i służby Kościołowi. Dlatego te trzy
sakramenty nie mogą być nigdy
powtórzone[27].

Sakramenty, które Chrystus
powierzył swojemu Kościołowi, są
potrzebne - przynajmniej według
jego życzenia - do zbawienia, do
osiągnięcia łaski uświęcającej, i
żaden z nich nie jest zbędny, nawet



jeśli nie wszystkie są konieczne dla
każdego człowieka.

Skuteczność sakramentów

Sakramenty „są skuteczne, ponieważ
działa w nich sam Chrystus: to On
chrzci, to On działa w sakramentach,
aby udzielać łaski, jaką oznacza
sakrament”[28]. W rzeczywistości,
sakramenty „urzeczywistniają […]
skutecznie łaskę, którą oznaczają, za
pośrednictwem działania Chrystusa i
przez moc Ducha Świętego”[29].

Skutek sakramentalny powstaje ex
opere operato (przez sam fakt
spełnienia czynności). To znaczy, że
sakrament nie działa na mocy
sprawiedliwości człowieka, który go
udziela lub przyjmuje, ale mocą
Boga. „W chwili, gdy sakrament jest
celebrowany zgodnie z intencją
Kościoła, moc Chrystusa i Jego Ducha
działa w nim i przez niego,
niezależnie od osobistej świętości
szafarza”[30].



Osoba, która sprawuje ten
sakrament, oddaje się na służbę
Chrystusowi i Kościołowi, dlatego
nazywana jest szafarzem
sakramentu; nie może nim być
obojętnie który wierny chrześcijanin,
ale w zwyczajnych okolicznościach
wymaga szczególnej więzi z
Chrystusem Kapłanem, jaką daje
sakrament święceń.

Skuteczność sakramentów pochodzi
od samego Chrystusa, który w nich
działa. „Skutki sakramentów zależą
jednak także od dyspozycji tego, kto
je przyjmuje”[31]: im lepsze ma
dyspozycje w zakresie wiary,
nawrócenie serca i przywiązanie do
woli Bożej, tym obfitsze otrzymuje
skutki łaski.

„Święta Matka Kościół ustanowił
sakramentalia. Są to znaki święte,
które z pewnym podobieństwem do
sakramentów oznaczają skutki,
przede wszystkim duchowe, a



osiągają je przez modlitwę Kościoła.
Przygotowują one ludzi do przyjęcia
głównego skutku sakramentów i
uświęcają różne okoliczności
życia”[32]. „Nie udzielają łaski Ducha
Świętego na sposób sakramentów,
lecz przez modlitwę Kościoła
uzdalniają do przyjęcia łaski i
dysponują do współpracy z
nią” (Katechizm, 1670). Do
sakramentaliów należy przede
wszystkim błogosławienie (osób,
stołu, przedmiotów, miejsc).

Juan José Silvestre

Bibliografia

—Sobór Watykański II, Sacrosanctum
Concilium, 5-7.

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
1066-1098; 1113-1143; 1200-1211 i
1667-1671.

—Św. Jan Paweł II, Ecclesia de
Eucharistia, 2-5.



[1] Katechizm Kościoła Katolickiego, nr
1113.

[2] Franciszek, Evangelii gaudium, nr
164.

[3] Katechizm Kościoła Katolickiego, nr
1085.

[4] Św. Jan Paweł II, Ecclesia de
Eucharistia, nr 11

[5] Por. Sobór Watykański II, 
Sacrosanctum Concilium, nr 6.

[6] Katechizm Kościoła Katolickiego, nr
1084.

[7] Katechizm Kościoła Katolickiego, nr
1116.

[8] Katechizm Kościoła Katolickiego, nr
1200.



[9] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 1201.

[10] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 1202.

[11] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 1113.

[12] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 1210.

[13] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 1211.

[14] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 1131.

[15] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 1084.

[16] Św. Tomasz z Akwinu, Summa
Theologiae, III, 60, 3; por. Katechizm
Kościoła Katolickiego, nr 1130.

[17] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 1153.



[18] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 1125.

[19] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 1996-1997.

[20] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 1999.

[21] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 2000.

[22] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 2003.

[23] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 1129.

[24] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 2003

[25] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 739.

[26] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 1129.



[27] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 1121.

[28] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 1127.

[29] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 1084.

[30] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 1128.

[31] Tamże.

[32] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 1667.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-20-sakramenty/
(23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-20-sakramenty/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-20-sakramenty/

	Temat 20. Sakramenty

