
opusdei.org

Temat 20.
Eucharystia (2)

Msza Święta jest ofiarą we
właściwym i szczególnym
sensie, ponieważ u-obecnia
(czyni obecną) we współczesnej
liturgicznej celebracji Kościoła
jedyną ofiarę naszego
odkupienia, dlatego że jest
pamiątką tej ofiary i udziela jej
owoców.

12-12-2012

1. Ofiarniczy wymiar Mszy Świętej



1.1. W jakim znaczeniu Msza
Święta jest ofiarą?

Msza Święta jest właściwą i
szczególną Ofiarą, „nową” w
stosunku do religii naturalnych i
ofiar rytualnych Starego Testamentu.
Jest Ofiarą, dlatego że Msza Święta u-
obecnia (czyni obecną) we
współczesnej liturgicznej celebracji
Kościoła, jedyną ofiarę naszego
odkupienia, dlatego że jest pamiątką
tej ofiary i udziela jej owoców (por. 
Katechizm, 1362-1367).

Kościół, za każdym razem kiedy
celebruje Eucharystię, jest powołany
do przyjęcia daru, który ofiaruje
Chrystus, a w związku z tym, do
udziału w Ofierze swojego Pana,
ofiarując się razem z Nim Ojcu za
zbawienie świata. W związku z tym
można stwierdzić, że Msza Święta
jest Ofiarą Chrystusa i Kościoła.



Przyjrzyjmy się z większą uwagą tym
dwóm aspektom Tajemnicy
Eucharystycznej.

1.2. Eucharystia – sakramentalna
obecność odkupieńczej ofiary
Jezusa Chrystusa

Jak tuż przed chwilą powiedzieliśmy,
Msza Święta jest prawdziwą i
właściwą Ofiarą ze względu na jej
bezpośrednią relację sakramentalnej
tożsamości z jedyną, doskonałą i
ostateczną Ofiarą Krzyża[1]. Ta
relacja została ustanowiona przez
Jezusa Chrystusa podczas Ostatniej
Wieczerzy, kiedy to dał On
Apostołom, pod postaciami chleba i
wina, swoje Ciało złożone w ofierze i
swoją Krew przelaną na odpuszczenie
grzechów, uprzedzając w
pamiątkowym obrzędzie to, co
wydarzyło się historycznie, niewiele
później, na Golgocie. Od tego czasu
Kościół, pod przewodnictwem Ducha
Świętego i dzięki Jego mocy, nie



ustaje w wypełnianiu nakazu
powtarzania, jaki Jezus Chrystus dał
swoim uczniom: „to czyńcie na moją
pamiątkę!” (Łk 22, 19; 1 Kor 11,
24-25). W ten sposób
„zapowiada” (uobecnia słowem i
sakramentem) „śmierć Pana” (to
znaczy, Jego ofiarę: por. Ef 5, 2; Hbr
9, 26), „aż [Pan] przyjdzie” (w
związku z tym Jego chwalebne
Zmartwychwstanie i
Wniebowstąpienie) (por. 1 Kor 11,
26).

Ta zapowiedź, to sakramentalne
ogłoszenie Tajemnicy Paschalnej
Pana, ma szczególną skuteczność,
ponieważ odkupieńcza Ofiara
Chrystusa przedstawia się nie tylko 
in signo czy in figura, ale również
staje się rzeczywiście obecna.
Uobecnia się Osoba Chrystusa i
upamiętniane zbawcze wydarzenie. 
Katechizm Kościoła Katolickiego
wyraża to w następujący sposób:
„Eucharystia jest pamiątką Paschy



Chrystusa, aktualizacją i
ofiarowaniem sakramentalnym Jego
jedynej ofiary w liturgii Kościoła,
który jest Jego Ciałem” (Katechizm,
1362).

W związku z tym, kiedy Kościół
celebruje Eucharystię, przez
konsekrację chleba i wina w Ciało i
Krew Chrystusa, uobecnia się ta
sama Ofiara z Golgoty, obecnie
chwalebna; ten sam Kapłan – Jezus
Chrystus; ten sam akt ofiarnego daru
(pierwotna ofiara Krzyża),
nierozdzielnie złączony z
sakramentalną obecnością
Chrystusa, dar zawsze aktualny w
zmartwychwstałym i uwielbionym
Chrystusie[2]. Zmienia się tylko
zewnętrzny przejaw tego oddania:
na Kalwarii poprzez Mękę i Śmierć
na Krzyżu, we Mszy Świętej poprzez
Pamiątkę-Sakrament: podwójną
konsekrację chleba i wina w
kontekście Modlitwy



Eucharystycznej (sakramentalny
obraz Ofiary Krzyża)[3].

W sumie – Ostatnia Wieczerza,
Ofiara Kalwarii i Eucharystia są ze
sobą ściśle związane: Ostatnia
Wieczerza była sakramentalną
zapowiedzią Ofiary Krzyża.
Eucharystia, którą wówczas
ustanowił Jezus Chrystus, uwiecznia
(czyni obecną) na przestrzeni
dziejów jedyną Ofiarę odkupieńczą
Pana tam, gdzie jest ona celebrowana
sakramentalnie, aby wszystkie
pokolenia mogły wejść w kontakt z
Chrystusem i przyjąć zbawienie,
które On ofiaruje całej ludzkości[4].

1.3. Eucharystia – Ofiara Chrystusa
i Kościoła

Msza Święta jest Ofiarą Chrystusa i
Kościoła, dlatego że za każdym
razem, kiedy jest sprawowana
Tajemnica Eucharystyczna, Kościół
uczestniczy w Ofierze swojego Pana,
wchodząc z Nim w komunię – ze



swoim ofiarnym darem dla Ojca – i z
dobrami odkupienia, które dla nas
pozyskał. Cały Kościół składa ofiarę i
jest składany w ofierze w Chrystusie
Ojcu przez Ducha Świętego. Tak
stwierdza żywa Tradycja Kościoła,
zarówno w tekstach liturgii, jak i w
naukach Ojców oraz Urzędu
Nauczycielskiego Kościoła[5].
Podstawa tej nauki opiera się na
zasadzie jedności i współpracy
między Chrystusem a członkami Jego
Ciała, wyraźnie wyłożonej przez II
Sobór Watykański: „w tak wielkim
dziele, przez które Bóg otrzymuje
doskonałą chwałę, a ludzie
uświęcenie, Chrystus zawsze
przyłącza do siebie Kościół, swoją
Oblubienicę umiłowaną”[6].

Kościół składa ofiarę razem z
Chrystusem

Udział Kościoła – hierarchicznie
uporządkowanego Ludu Bożego – w
darze ofiary eucharystycznej jest



uprawomocniony nakazem Jezusa:
„to czyńcie na moją pamiątkę!” i
odzwierciedla się w liturgicznej
formule „memores… offerimus…[tibi
Pater]… gratias agentes… hoc
sacrificium”, często używanej w
modlitwach eucharystycznych
starożytnego Kościoła[7], a także
obecnej w aktualnych modlitwach
eucharystycznych[8].

Jak zaświadczają teksty liturgii
eucharystycznej, wierni nie są
zwykłymi widzami aktu kultu
sprawowanego przez celebrującego
kapłana. Wszyscy oni mogą i
powinni uczestniczyć w darze Ofiary
Eucharystycznej, ponieważ na mocy
chrztu zostali włączeni w Chrystusa i
stanowią część „wybranego
plemienia, królewskiego kapłaństwa,
narodu świętego, ludu Bogu na
własność przeznaczonego” (1 P 2, 9).
To znaczy, nowego Ludu Bożego w
Chrystusie, który On sam jednoczy
wokół Siebie, aby z jednego krańca



ziemi na drugi składał Jego imieniu
ofiarę doskonałą (por. Ml 1, 10-11).
Wierni sprawują nie tylko duchowy
kult ofiary własnych uczynków i
całego swojego istnienia, ale również
– w Chrystusie i z Chrystusem –
składają czystą, świętą i nieskalaną
Ofiarę. Wszystko to niesie ze sobą
sprawowanie powszechnego
kapłaństwa wiernych w Eucharystii.

Ofiara Kościoła i ofiara Chrystusa nie
są stawiane obok siebie, tylko
utożsamiają się ze sobą. Wierni nie
składają ofiary innej niż ofiara
Chrystusa, ponieważ jednocząc się z
Nim, umożliwiają, aby On włączył
ofiarę Kościoła do swojej ofiary, w
taki sposób, żeby ofiara Kościoła
stała się tą samą ofiarą Chrystusa. I
to On – Jezus Chrystus – składa ofiarę
duchową wiernych włączoną w
swoją ofiarę. Relacja między tymi
dwoma aspektami nie może być
scharakteryzowana jako zestawienie



ani jako następstwo, tylko jako
obecność jednej ofiary w drugiej.

Kościół jest składany w ofierze razem
z Chrystusem

Kościół, w zjednoczeniu z
Chrystusem, nie tylko składa ofiarę
eucharystyczną, ale jest również
składany w ofierze w Chrystusie,
ponieważ jako Ciało i Oblubienica
jest nierozdzielnie zjednoczony ze
swoją Głową i Oblubieńcem.

Nauczanie Ojców jest w tej kwestii
bardzo jasne. Dla Świętego Cypriana 
ofiarowany Kościół (niewidzialna
ofiara wiernych) jest symbolizowany
w liturgicznej ofierze darów chleba i
wina zmieszanego z kilkoma
kroplami wody jako materii Ofiary
Ołtarza[9]. Dla Świętego Augustyna
jest jasne, że w Ofierze Ołtarza cały
Kościół jest składany w ofierze ze
swoim Panem i że objawia się to w
samej celebracji sakramentu: „Całe to
odkupione państwo, czyli



zgromadzenie i społeczność ludzi
świętych, jako powszechna ofiara
składane jest Bogu przez Wielkiego
Kapłana, który także sam w swojej
męce ofiarował się za nas, abyśmy
stali się ciałem tak wielkiej Głowy, i
przyjął postać sługi… Oto co jest
ofiarą chrześcijan: „Wszyscy razem
tworzymy jedno ciało w
Chrystusie” (Rz 12, 5). Kościół nie
przestaje powtarzać tej ofiary w
znanym wiernym sakramencie
ołtarza, przy czym wie, że w tym, co
ofiaruje, również sam składa się w
ofierze”[10]. Dla Świętego Grzegorza
Wielkiego celebracja Eucharystii jest
bodźcem do tego, żebyśmy
naśladowali przykład Pana, ofiarując
nasze życie Ojcu, tak jak uczynił to
Jezus. W ten sposób dotrze do nas
zbawienie pochodzące z Krzyża
Pańskiego: „Trzeba jednak, abyśmy
składając Najświętszą Ofiarę sami
siebie ze skruchą serca ofiarowali
Bogu, ponieważ celebrując misteria
Męki Pańskiej, powinniśmy



naśladować to, w czym bierzemy
udział. Wtedy będzie to prawdziwa
Hostia za nas dla Boga, gdy nas
samych uczyni ona Hostią”[11].

Sama liturgia eucharystyczna nie
przestaje wyrażać udziału Kościoła,
pod wpływem Ducha Świętego, w
Ofierze Chrystusa: „Wejrzyj, prosimy,
na dar Twojego Kościoła i przyjmij
Ofiarę, przez którą nas pojednałeś ze
sobą. Spraw, abyśmy posileni Ciałem
i Krwią Twojego Syna i napełnienie
Duchem Świętym, stali się jednym
ciałem i jedną duszą w Chrystusie.
Niech On nas uczyni wiecznym
darem dla Ciebie…”[12]. W podobny
sposób prosi się w czwartej
Modlitwie Eucharystycznej: „Wejrzyj,
Boże, na Ofiarę, którą sam dałeś
swojemu Kościołowi, i spraw, aby
wszyscy, którzy będą spożywali ten
sam Chleb i pili z jednego Kielicha,
zostali przez Ducha Świętego
złączeni w jedno ciało i stali się w



Chrystusie żywą ofiarą ku Twojej
chwale”.

Udział wiernych polega przede
wszystkim na wewnętrznym
zjednoczeniu z Ofiarą Chrystusa,
uobecnioną na ołtarzu dzięki
posłudze celebrującego kapłana. Nie
można w żaden sposób powiedzieć,
że wierni „koncelebrują” z
kapłanem[13], ponieważ tylko on
działa in persona Christi Capitis.
Współuczestniczą jednak w
sprawowaniu Ofiary, przez
powszechne kapłaństwo otrzymane
na chrzcie. Ten wewnętrzny udział
musi się objawić w udziale
zewnętrznym: w Komunii Świętej (w
stanie łaski uświęcającej), w
odpowiedziach i modlitwach, które
wierni odmawiają razem z
kapłanem; w postawach, a także
niekiedy w realizacji niektórych
obrzędów jak czytanie czytań albo
modlitwa wiernych.



Jeśli chodzi o współczesne
Magisterium, wystarczy teraz
zacytować następujący tekst z 
Katechizmu Kościoła Katolickiego:
„Eucharystia jest również ofiarą
Kościoła. Kościół, który jest Ciałem
Chrystusa, uczestniczy w ofierze
swojej Głowy. Razem z Chrystusem
ofiaruje się cały i łączy się z Jego
wstawiennictwem u Ojca wszystkich
ludzi. W Eucharystii ofiara Chrystusa
staje się także ofiarą członków Jego
Ciała. Życie wiernych, składane przez
nich uwielbienie, ich cierpienia,
modlitwy i praca łączą się z życiem,
uwielbieniem, cierpieniami,
modlitwami i pracą Chrystusa i z
Jego całkowitym ofiarowaniem się, i
nabierają w ten sposób nowej
wartości. Ofiara Chrystusa obecna na
ołtarzu daje wszystkim pokoleniom
chrześcijan możliwość zjednoczenia
się z Jego ofiarą” (Katechizm, 1368).

Zacytowana przed chwilą doktryna
ma fundamentalne znaczenie dla



życia chrześcijan. Wszyscy wierni sa
powołani do udziału we Mszy
Świętej, poprzez sprawowanie
swojego królewskiego kapłaństwa, to
znaczy, z intencją ofiarowania
własnego życia bez skazy grzechu
Ojcu z Chrystusem – niepokalaną
Ofiarą – w ofierze duchowo-
egzystencjalnej. W ten sposób
zwracają Mu z synowską Miłością i z
dziękczynieniem wszystko, co od
Niego otrzymali. W ten sposób Boża
miłość – prąd miłości trynitarnej,
działającej podczas sprawowania
Eucharystii, przeobraża całą
egzystencję wiernych.

Wierni powinni się starać, żeby Msza
Święta rzeczywiście była centrum i
rdzeniem ich życia duchowego[14],
ukierunkowując na nią cały swój
dzień, swoją pracę i wszelkie
działania. Jest to główny przejaw
„duszy kapłańskiej”. Na tej zasadzie
Święty Josemaría zachęca nas:
„Walcz o to, aby Święta Ofiara



Ołtarza stała się ośrodkiem i źródłem
twego życia wewnętrznego; w ten
sposób, żeby cały dzień zamienił się
w ciągły akt kultu - przedłużenie
Mszy Świętej, w której uczestniczyłeś
i przygotowanie do następnej - które
wyrazi się w aktach strzelistych, w
nawiedzaniu Najświętszego
Sakramentu, ofiarowaniu twojej
pracy zawodowej i twego życia
rodzinnego...”[15].

Msze bez udziału ludu mają również
charakter publiczny i społeczny. Ich
skutki rozciągają się na każde
miejsce i czas. Stąd jest wielce
wskazane, żeby kapłani odprawiali
Mszę Świętą codziennie, nawet kiedy
nie uczestniczą w niej wierni[16].

2. Cele i owoce Mszy Świętej

Msza Święta jako sakramentalne u-
obecnienie Ofiary Chrystusa ma te
same cele co Ofiara Krzyża[17]. Tymi
celami są: cel latreutyczny (chwalić i
uwielbiać Boga Ojca, przez Syna, w



Duchu Świętym); cel eucharystyczny
(składać dzięki Bogu za stworzenie i
odkupienie); cel przebłagalny
(wynagradzanie Bogu za nasze
grzechy) oraz cel błagalny (błaganie
Boga o Jego dary i łaski). Wyraża się
to w różnych modlitwach, które są
częścią liturgicznej celebracji
Eucharystii, zwłaszcza w Gloria, w 
Credo, w różnych częściach Anafory
lub Modlitwy Eucharystycznej
(prefacja, Sanctus, epikleza,
anamneza, modlitwy wstawiennicze
i doksologia końcowa), w Ojcze nasz
oraz we własnych modlitwach każdej
Mszy Świętej: w kolekcie, modlitwie
nad darami, modlitwie po komunii.

Przez owoce Mszy Świętej rozumie
się skutki, jakie zbawcza moc Krzyża,
uobecniona w Ofierze
Eucharystycznej, generuje w
ludziach, kiedy przyjmują ją w wolny
sposób, z wiarą, nadzieją i miłością
do Odkupiciela. Te owoce niosą w
sobie zasadniczo przyrost łaski



uświęcającej i intensywniejsze
ukształtowanie egzystencjalne z
Chrystusem, według szczególnego
sposobu, jaki ofiaruje nam
Eucharystia.

Te owoce świętości nie są określone
identycznie u wszystkich, którzy
uczestniczą w Ofierze
Eucharystycznej. Będą one większe
lub mniejsze w zależności od
włączenia każdego w celebrację
liturgiczną i od stopnia jego wiary i
pobożności. W związku z tym w
różny sposób z owoców Mszy Świętej
korzystają: cały Kościół; kapłan,
który odprawia Mszę Świętą i ci,
którzy, zjednoczeni z kapłanem,
uczestniczą w celebracji
eucharystycznej; ci, którzy, nie
uczestnicząc we Mszy, łączą się
duchowo ze sprawującym ją
kapłanem oraz ci, za których Msza
Święta jest odprawiana, a którymi
mogą być żywi lub umarli[18].



Kiedy kapłan przyjmuje ofiarę, żeby
aplikować owoce Mszy Świętej w
jakiejś intencji, jest poważnie
zobowiązany, aby to zrobić[19].

Ángel García Ibáñez

Bibliografia podstawowa

Katechizm Kościoła Katolickiego,
1356-1372

Jan Paweł II, encyklika Ecclesia de
Eucharistia z 17 kwietnia 2003 r.,
11-20

Benedykt XVI, adhortacja apostolska 
Sacramentum caritatis z 22 lutego
2007 r., 6-15; 34-65

Kongregacja Kultu Bożego i
Dyscypliny Sakramentów, instrukcja 
Redemptionis Sacramentum z 25
marca 2004 r., 36-47; 48-79

Lektury zalecane



Święty Josemaría Escrivá, homilía 
Eucharystia, tajemnica wiary i
miłości, w: To Chrystus przechodzi,
83-94

J. Ratzinger, Bóg jest blisko nas:
Eucharystia – centrum życia,
Wydawnictwo M, Kraków 2002

J. Echevarría, Eucaristía y vida
cristiana, Rialp, Madrid 2005, ss.
17-48

A. García Ibáñez, La Santa Misa,
centro y raíz de la vida del cristiano,
w: «Romana» 15(1999), ss. 148-165

J. R. Villar – F.M. Arocena – L. Touze, 
Eucaristía, en C. Izquierdo (dir.), 
Diccionario de Teología, Eunsa,
Pamplona 2006, ss. 358-360

--------------------------------------

[1] Katechizm Kościoła Katolickiego
wyraża to następująco: „Ofiara



Chrystusa i ofiara Eucharystii są 
jedną ofiarą” (Katechizm, 1367).

[2] W ślad za tym Katechizm Kościoła
Katolickiego stwierdza: „Chrystus
oznacza i urzeczywistnia w liturgii
Kościoła przede wszystkim swoje
Misterium Paschalne. W czasie
ziemskiego życia Jezus zapowiadał
Misterium Paschalne w swoim
nauczaniu i uprzedzał je przez swoje
czyny. Gdy nadchodzi Jego Godzina
(por. J 13, 1; 17, 1), przeżywa jedyne
wydarzenie w historii, które nie
przemija: Jezus umiera, zostaje
pogrzebany, zmartwychwstaje i
zasiada po prawicy Ojca „raz na
zawsze” (Rz 6, 10; Hbr 7, 27; 9, 12).
Jest to wydarzenie rzeczywiste, które
miało miejsce w naszej historii, ale
jest ono wyjątkowe, ponieważ
wszystkie inne wydarzenia
historyczne występują tylko raz i
przemijają, znikają w przeszłości.
Misterium Paschalne Chrystusa –
przeciwnie – nie może pozostawać



jedynie w przeszłości, ponieważ
przez swoją Śmierć zniweczył On
śmierć, a ponadto to, kim Chrystus
jest, to, co uczynił i co wycierpiał dla
wszystkich ludzi, uczestniczy w
wieczności Bożej, przekracza
wszelkie czasy i jest w nich stale
obecne. Wydarzenie Krzyża i
Zmartwychwstania trwa i pociąga
wszystko ku Życiu” (Katechizm,
1085).

[3] Znak sakramentalny Eucharystii
nie powoduje ponownie, nie
wytwarza ani nie odtwarza obecnej
rzeczywistości stworzonej (nie
odnawia znowu krwawej Ofiary
Krzyża, ponieważ Chrystus
zmartwychwstał i „śmierć nad Nim
nie ma już władzy” (Rz 6, 9) ani nie
powoduje w Chrystusie niczego,
czego by już w pełni i ostatecznie nie
posiadał: nie wymaga nowych aktów
składania ofiary ani daru ofiarnego
w Chrystusie uwielbionym).
Eucharystia po prostu czyni obecną



rzeczywistość istniejącą wcześniej:
Osobę Chrystusa – wcielone Słowo,
które zostało ukrzyżowane i
zmartwychwstało – a w Nim akt
ofiarny naszego odkupienia. Znak
tylko nadaje Mu nowy,
sakramentalny sposób obecności,
pozwalając, jak zobaczymy później,
na udział Kościoła w Ofierze Pana.

[4] W związku z tym II Sobór
Watykański stwierdza: „Ilekroć na
ołtarzu sprawowana jest ofiara
krzyżowa, w której „na Paschę naszą
ofiarowany został Chrystus” (1 Kor 5,
7), dokonuje się dzieło naszego
odkupienia” (konstytucja
dogmatyczna Lumen gentium, 3).

[5] Por. Katechizm, 1368-1370.

[6] II Sobór Watykański, konstytucja 
Sacrosanctum Concilium, 7.

[7] Por. modlitwa eucharystyczna z 
Tradycji Apostolskiej Św. Hipolita, 



Anafora Addai i Mari, Anafora
Świętego Marka.

[8] Por. Mszał Rzymski, I Modlitwa
Eucharystyczna (Unde et memores i 
Supra quæ); III Modlitwa
Eucharystyczna (Memores igitur; 
Respice, quæsumus i Ipse nos tibi);
podobne określenia znajdują się w II
i IV Modlitwie Eucharystycznej.

[9] Por. Św. Cyprian, Ep. 63,13: CSEL
3,71.

[10] Św. Augustyn, De civ. Dei, 10, 6:
CCL 47, 279.

[11] Św. Grzegorz I Wielki, Dialogi,
księga 4, 61, 1 (przeł. Ewa Czerny):
SChr 265, 202.

[12] Mszał Rzymski, III Modlitwa
Eucharystyczna: Respice, quæsumus i
Ipse nos tibi.

[13] Por. Pius XII, encyklika Mediator
Dei: DS 3850; Kongregacja Kultu



Bożego i Dyscypliny Sakramentów,
instrukcja Redemptionis
Sacramentum, 42.

[14] Por. Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, 87.

[15] Św. Josemaría Escrivá, Kuźnia,
69.

[16] Por. Sobór Trydencki, Nauka i
kanony o Najświętszej Ofierze Mszy
Świętej, rozdz. 6: DS 1747; II Sobór
Watykański, dekret Presbyterorum
Ordinis, 13; Jan Paweł II, encyklika 
Ecclesia de Eucharistia, 31; Benedykt,
adhortacja apostolska Sacramentum
caritatis, 80.

[17] Ta tożsamość celów opiera się
nie tylko na intencji celebrującego
Kościoła, ale przede wszystkim na
sakramentalnej obecności samego
Jezusa Chrystusa: To w Nim wciąż są
aktualne i czynne cele, za które
ofiarował swoje życie Ojcu (por. Rz 8,
34; Hbr 7, 25).



[18] Aplikacja, o której mówimy –
chodzi o szczególną modlitwę
wstawienniczą – nie niesie ze sobą
żadnego automatyzmu zbawienia.
Do wspomnianych wiernych łaska
nie dochodzi w mechaniczny sposób,
tylko w zależności od ich
zjednoczenia z Bogiem przez wiarę,
nadzieję i miłość.

[19] Por. kan. kan. 945-958 KPK.
Poprzez tę szczególną aplikację
kapłan celebrujący nie wyklucza z
błogosławieństw Ofiary
eucharystycznej pozostałych
członków Kościoła ani całej
ludzkości, tylko po prostu obejmuje
nimi niektórych wiernych w
szczególny sposób.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-20-eucharystia-2/
(05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-20-eucharystia-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-20-eucharystia-2/

	Temat 20. Eucharystia (2)

