
opusdei.org

Temat 2. Objawienie

Bóg objawił się jako Istota
osobowa poprzez historię
zbawienia stwarzając i
wychowując jeden naród, żeby
był strażnikiem Jego Słowa i
żeby przygotować w nim
Wcielenie Jezusa Chrystusa.

30-12-2012

1. Bóg objawia się ludziom

„Spodobało się Bogu w swej dobroci i
mądrości objawić Siebie samego i
ujawnić nam tajemnicę woli swojej,
dzięki której przez Chrystusa, Słowo



Wcielone, ludzie mają dostęp do Ojca
w Duchu Świętym i stają się
uczestnikami Boskiej natury. Przez to
zatem objawienie Bóg niewidzialny
w nadmiarze swej miłości zwraca się
do ludzi jak do przyjaciół i obcuje z
nimi, aby ich zaprosić do wspólnoty z
Sobą i przyjąć ich do niej”1 (por. 
Katechizm, 51).

Pierwszym krokiem Objawienia
Bożego jest stworzenie, gdzie Bóg
ofiaruje wieczne świadectwo samego
Siebie2 (por. Katechizm, 288). Za
pośrednictwem stworzeń Bóg
objawił się i objawia się ludziom
wszystkich czasów, ukazując im
swoją dobroć i swoją doskonałość.
Pośród stworzeń zaś istota ludzka –
obraz i podobieństwo Boga – jest
tym, które w najwyższym stopniu
objawia Boga. Niemniej jednak, Bóg
zechciał się objawić jako Istota
osobowa poprzez historię zbawienia
stwarzając i wychowując jeden
naród, aby stał się on strażnikiem



Jego Słowa skierowanego do ludzi i
aby przygotować w nim Wcielenie
swojego Słowa, Jezusa Chrystusa3
(por. Katechizm, 54-64). W Nim Bóg
objawia tajemnicę swojego
trynitarnego życia – plan Ojca, aby
zrekapitulować w swoim Synu
wszystkie rzeczy oraz wybrać i
przybrać wszystkich ludzi za synów
w swoim Synu (por. Ef 1, 3-10, Kol 1,
13-20) poprzez zgromadzenie ich,
aby uczestniczyli w Jego wiecznym
Bożym życiu za pośrednictwem
Ducha Świętego. Bóg objawia się i
wypełnia swój plan zbawienia
poprzez misje Syna i Ducha Świętego
w historii4.

Treścią Objawienia są zarówno
prawdy naturalne, jakie istota ludzka
mogłaby poznać również przy
pomocy samego rozumu, jak też
prawdy wykraczające poza rozum
ludzki, które mogą być poznane tylko
dzięki wolnej i bezinteresownej
dobroci, z jaką Bóg się objawia.



Głównym przedmiotem Bożego
Objawienia nie są abstrakcyjne
prawdy na temat świata i człowieka.
Jego istotnym jądrem jest
ofiarowanie przez Boga tajemnicy
swojego osobowego życia oraz
zaproszenie do uczestnictwa w tym
życiu.

Objawienie Boże dokonuje się
poprzez słowa i czyny. W sposób
nieodłączny jest tajemnicą i
wydarzeniem, objawia równocześnie
wymiar obiektywny (słowo, które
objawia prawdę i nauczanie) oraz
subiektywny (osobiste słowo, które
ofiaruje świadectwo siebie i zaprasza
do dialogu). W związku z tym to
Objawienie jest rozumiane i
przekazywane jako prawda i jako
życie5 (por. Katechizm, 52-53).

Poza czynami i zewnętrznymi
znakami, przy których pomocy Bóg
się objawia, udziela On
wewnętrznego impulsu swojej łaski,



żeby ludzie mogli przylgnąć sercem
do prawd objawionych (por. Mt 16,
17, J 6, 44). Tego wewnętrznego
Objawienia Boga w sercach wiernych
nie należy mylić z tak zwanymi
„objawieniami prywatnymi”, które,
chociaż są przyjmowane przez
tradycję świętości Kościoła, nie
przekazują żadnej nowej ani
oryginalnej treści, tylko
przypominają ludziom jedyne
Objawienie Boga dokonane w Jezusie
Chrystusie i zachęcają do
wprowadzania go w czyn (por. 
Katechizm, 67).

2. Pismo Święte, świadectwo
Objawienia

Naród izraelski pod natchnieniem
Bożym i z nakazu Boga, na
przestrzeni wieków zapisał
świadectwo Bożego Objawienia w
swojej historii, łącząc je
bezpośrednio z objawieniem
jedynego i prawdziwego Boga



uczynionym naszym Rodzicom.
Poprzez Pismo Święte Słowa Boże
objawiają się przy pomocy słów
ludzkich, przyjmując wreszcie wraz
ze Słowem Wcielonym samą ludzką
naturę. Poza Pismami Izraela
przyjętymi przez Kościół i znanymi
jako Stary Testament albo Pierwszy
Testament, apostołowie i pierwsi
uczniowie zapisali również
świadectwo Objawienia Boga tak jak
dokonało się ono w pełni w Jego
Słowie, którego ziemskiego życia byli
świadkami, a w szczególny sposób
paschalnej tajemnicy Jego śmierci i
zmartwychwstania, dając w ten
sposób początek księgom Nowego
Testamentu.

Prawda, że Bóg, o którym Pisma
Izraela dają świadectwo, jest
jedynym i prawdziwym Bogiem,
Stwórcą nieba i ziemi, jest oczywista,
szczególnie, w „księgach
mądrościowych”. Ich treść przerasta
granice narodu Izraela, żeby



wzbudzić zainteresowanie rodzaju
ludzkiego wspólnym
doświadczeniem wobec wielkich
tematów istnienia od sensu kosmosu
po sens życia człowieka (Księga
Mądrości), od znaków zapytania na
temat śmierci i tego, co przychodzi
po śmierci, po znaczenie ludzkiej
działalności na ziemi (Księga
Koheleta), od relacji rodzinnych i
społecznych po cnotę, która powinna
je regulować, żeby żyć zgodnie z
planami Boga Stwórcy i osiągnąć w
ten sposób pełnię własnego
człowieczeństwa (Księga Przysłów,
Księga Mądrości Syracha, i tak dalej).

Bóg jest autorem Pisma Świętego,
które święci autorzy (hagiografowie),
również będący autorami tekstu,
zredagowali pod natchnieniem
Ducha Świętego. Do jego napisania
„wybrał Bóg ludzi, którymi jako
używającymi własnych zdolności i sił
posłużył się, aby przy Jego działaniu
w nich i przez nich, jako prawdziwi



autorowie przekazali na piśmie to
wszystko i tylko to, co On chciał”6
(por. Katechizm, 106). To wszystko,
co święci pisarze twierdzą, można
uważać za stwierdzone przez Ducha
Świętego: „należy zatem uznawać, że
Księgi biblijne w sposób pewny,
wiernie i bez błędu uczą prawdy,
jaka z woli Bożej miała być przez
Pismo Święte utrwalona dla naszego
zbawienia”7.

Aby prawidłowo zrozumieć Pismo
Święte, należy mieć na uwadze
znaczenia Pisma – dosłowne i
duchowe (to ostatnie uznawalne
również w tym, co alegoryczne,
moralne i anagogiczne) – oraz różne
rodzaje literackie, w jakich zostały
zredagowane różne księgi lub ich
części (por. Katechizm, 110, 115-117).
W szczególności Pismo Święte
powinno być czytane w Kościele, to
znaczy, w świetle jego żywej tradycji
i analogii wiary (por. Katechizm,
111-114). Pismo powinno być czytane



i rozumiane w tym samym Duchu, w
którym zostało napisane.

Różni uczeni, którzy starają się
interpretować i zgłębiać treść Pisma,
proponują swoje wyniki w oparciu o
swój osobisty autorytet naukowy.
Magisterium Kościoła przypada
funkcja formułowania autentycznej,
wiążącej interpretacji dla wiernych,
opartej na autorytecie Ducha
Świętego, który asystuje Urzędowi
Nauczycielskiemu Biskupa Rzymu
oraz biskupów znajdujących się w
łączności z Papieżem. Dzięki tej Bożej
asystencji Kościół już od pierwszych
wieków uznawał, jakie księgi
zawierają świadectwo Objawienia w
Starym i w Nowym Testamencie,
tworząc w ten sposób „kanon” Pisma
Świętego (por. Katechizm, 120-127).

Prawa interpretacja Pisma Świętego
uznając różne znaczenia i rodzaje
literackie w nim obecne jest
konieczna, kiedy autorzy natchnieni



opisują aspekty świata, które należą
również do obszaru nauk
przyrodniczych: powstawanie
elementów kosmosu, pojawianie się
różnych form życia na ziemi,
początek rodzaju ludzkiego, zjawiska
przyrodnicze ogółem. Należy unikać
błędu fundamentalizmu, który nie
rozstaje się z dosłownym znaczeniem
i z rodzajem historycznym wówczas,
kiedy należałoby to zrobić. Również
należy unikać błędu kogoś, kto
uważa opowieści biblijne za czysto
mitologiczne formy bez żadnej treści
prawdy do przekazania na temat
historii wydarzeń i ich zasadniczej
zależności od woli Bożej8.

3. Objawienie jako historia
zbawienia, której kulminacją jest
Chrystus

Jako dialog między Bogiem a ludźmi,
za którego pośrednictwem On
zaprasza ludzi do udziału w Jego
życiu osobowym, Objawienie



ukazuje się od początku jako rodzaj
„przymierza”, które daje początek
„historii zbawienia”. Bóg „chcąc
otworzyć drogę do zbawienia
nadziemskiego, objawił ponadto
Siebie samego pierwszym rodzicom
zaraz na początku. Po ich zaś upadku
wzbudził w nich nadzieję zbawienia
przez obietnicę odkupienia; i bez
przerwy troszczył się o rodzaj ludzki,
aby wszystkim, którzy przez
wytrwanie w dobrym szukają
zbawienia, dać żywot wieczny. W
swoim czasie znów powołał
Abrahama, by uczynić zeń naród
wielki, który to naród po
Patriarchach pouczał przez Mojżesza
i Proroków, by uznawał Jego samego,
jako Boga żywego i prawdziwego,
troskliwego Ojca i Sędziego
sprawiedliwego, oraz by oczekiwał
obiecanego Zbawiciela. I tak poprzez
wieki przygotowywał drogę
Ewangelii”9.



Przymierze Boga z człowiekiem,
rozpoczęte już stworzeniem naszych
pierwszych rodziców oraz
wyniesieniem ich do życia łaski,
które pozwalało im uczestniczyć w
życiu wewnętrznym Boga, a
następnie zapowiedziane w
uniwersalnym przymierzu z Noem,
objawia się wprost u Abrahama, a
później szczególnie u Mojżesza,
któremu Bóg wręcza tablice
Przymierza. Zarówno liczne
potomstwo przyrzeczone
Abrahamowi, w którym byłyby
błogosławione wszystkie narody
ziemi, jak też Prawo przekazane
Mojżeszowi z ofiarami i
kapłaństwem towarzyszącymi
kultowi Bożemu, to przygotowania i
figura nowego i wiecznego
przymierza przypieczętowanego w
Jezusie Chrystusie, Synu Bożym,
zrealizowanego i objawionego w Jego
Wcieleniu i w Jego paschalnej
ofierze. Przymierze w Chrystusie
odkupuje z grzechu pierwszych



rodziców, którzy swoim
nieposłuszeństwem zerwali pierwsze
ofiarowanie przymierza przez Boga
Stwórcę.

Historia zbawienia jawi się jako
wspaniała Boża pedagogika, która
wskazuje na Chrystusa. Prorocy,
których funkcją było przypominanie
przymierza i jego wymogów
moralnych, mówią szczególnie o
Nim, o obiecanym Mesjaszu. To oni
głoszą ekonomię nowego
przymierza, duchowego i wiecznego,
wpisanego w serca. To Chrystus
objawi je przy pomocy
błogosławieństw i nauk Ewangelii
ogłaszając przykazanie miłości,
będące realizacją i wypełnieniem
całego Prawa.

Jezus Chrystus jest równocześnie
pośrednikiem i pełnią Objawienia.
On jest Objawicielem, Objawieniem i
treścią Objawienia, jako Słowo Boże,
które stało się ciałem: „Wielokrotnie



i na różne sposoby przemawiał
niegdyś Bóg do ojców przez
proroków, a w tych ostatecznych
dniach przemówił do nas przez Syna.
Jego to ustanowił dziedzicem
wszystkich rzeczy, przez Niego też
stworzył wszechświat” (Hbr 1, 1-2).
Bóg, w swoim Słowie, powiedział
wszystko w ostateczny sposób:
„Ekonomia więc chrześcijańska, jako
nowe i ostateczne przymierze, nigdy
nie ustanie i nie należy się już
spodziewać żadnego nowego
objawienia publicznego przed
chwalebnym ukazaniem się Pana
naszego Jezusa Chrystusa”10 (por. 
Katechizm, 65-66). W szczególny
sposób realizacja i pełnia Bożego
Objawienia ukazują się w paschalnej
tajemnicy Jezusa Chrystusa, to
znaczy, w Jego męce, śmierci i
zmartwychwstaniu jako ostatecznym
Słowie, w którym Bóg objawił pełnię
swojej łaskawej miłości i odnowił
świat. Tylko w Jezusie Chrystusie Bóg
objawia człowiekowi samego siebie i



ukazuje mu, jaka jest jego godność i
najwyższe powołanie11.

Wiara jako cnota jest odpowiedzią
człowieka na Boże Objawienie,
osobistym przylgnięciem do Boga w
Chrystusie, motywowanym Jego
słowami i dokonywanymi przez
Niego uczynkami. Wiarygodność
Objawienia opiera się przede
wszystkim na wiarygodności osoby
Jezusa Chrystusa, na całym Jego
życiu. Jego pozycja pośrednika, pełni
i fundamentu wiarygodności
Objawienia, odróżniają osobę Jezusa
Chrystusa od każdego innego
założyciela jakiejś religii, który nie
domaga się od swoich wyznawców,
żeby wierzyli w niego ani nie
pretenduje do bycia pełnią i
realizacją tego, co Bóg chce objawić,
lecz tylko przedstawia się jako
pośrednik mający sprawić, aby
ludzie poznali takie objawienie.



4. Przekazywanie Objawienia
Bożego

Objawienie Boże jest zawarte w
Piśmie Świętym i w Tradycji, które
stanowią jedyny depozyt, w którym
jest strzeżone Słowo Boże12. Pismo
Święte i Tradycja są współzależne:
Tradycja przekazuje i interpretuje
Pismo, natomiast Pismo z kolei
weryfikuje i potwierdza, do jakiego
stopnia żyje się w Tradycji13 (por. 
Katechizm, 80-82).

Tradycja, oparta na nauczaniu
apostolskim, potwierdza i przekazuje
w żywy i dynamiczny sposób to, co
Pismo Święte zgromadziło przy
pomocy utrwalonego tekstu.
„Tradycja ta, wywodząca się od
Apostołów, rozwija się w Kościele
pod opieką Ducha Świętego. Wzrasta
bowiem zrozumienie tak rzeczy, jak
słów przekazanych, już to dzięki
kontemplacji oraz dociekaniu
wiernych, którzy je rozważają w



sercu swoim, już też dzięki
głębokiemu, doświadczalnemu
pojmowaniu spraw duchowych, już
znowu dzięki nauczaniu tych, którzy
wraz z sukcesją biskupią otrzymali
niezawodny charyzmat prawdy”14.

Nauczanie Magisterium Kościoła,
Ojców Kościoła, modlitwa Liturgii,
wspólne poczucie wiernych, którzy
żyją w łasce Bożej, a także codzienna
rzeczywistość jak wychowanie w
wierze przekazywanej przez
rodziców swoim dzieciom albo
chrześcijańskie apostolstwo
przyczyniają się do przekazywania
Bożego Objawienia. Rzeczywiście to,
co zostało przyjęte przez apostołów i
przekazane ich następcom,
biskupom, obejmuje „wszystko to, co
przyczynia się do prowadzenia
świętego życia przez Lud Boży i
pomnożenia w nim wiary. I tak
Kościół w swej nauce, w swym życiu i
kulcie uwiecznia i przekazuje
wszystkim pokoleniom to wszystko,



czym on jest, i to wszystko, w co
wierzy”15. Należy odróżniać wielką
Tradycję apostolską od rozmaitych
tradycji teologicznych, liturgicznych,
dyscyplinarnych i innych, których
wartość może być ograniczona, a
nawet tymczasowa (por. Katechizm,
83).

Wspólna rzeczywistość Bożego
Objawienia jako prawdy i jako życia
pociąga za sobą fakt, że przedmiotem
przekazywania nie jest tylko
nauczanie, ale również styl życia –
doktryna i przykład są nierozłączne.
Tym, co się przekazuje, jest w
rzeczywistości żywe doświadczenie,
doświadczenie spotkania
zmartwychwstałego Chrystusa i to,
co to zdarzenie oznaczało i nadal
oznacza dla życia każdego człowieka.
Z tej przyczyny, mówiąc o
przekazywaniu Objawienia, Kościół
mówi o fides et mores, wierze i
obyczajach, doktrynie i zachowaniu.



5. Magisterium Kościoła,
autorytatywny strażnik i
interpretator Objawienia

„Zadanie zaś autentycznej
interpretacji Słowa Bożego,
spisanego czy przekazanego przez
Tradycję, powierzone zostało
samemu tylko żywemu Urzędowi
Nauczycielskiemu Kościoła, który
autorytatywnie działa w imieniu
Jezusa Chrystusa”16, to znaczy,
biskupom w łączności z następcą
Piotra, biskupem Rzymu. To zadanie
Urzędu Nauczycielskiego Kościoła
jest służbą Słowu Bożemu i ma za cel
zbawienie dusz. W związku z tym
„Urząd ten Nauczycielski nie jest
ponad Słowem Bożym, lecz jemu
służy, nauczając tylko tego, co zostało
przekazane. Z rozkazu Bożego i przy
pomocy Ducha Świętego słucha on
pobożnie Słowa Bożego, święcie go
strzeże i wiernie wyjaśnia. I
wszystko, co podaje do wierzenia
jako objawione przez Boga, czerpie z



tego jednego depozytu wiary”17.
Nauczanie Magisterium Kościoła
stanowi najważniejsze miejsce, gdzie
zawarta jest Tradycja apostolska. W
stosunku do tej Tradycji Magisterium
jest jakby jej wymiarem
sakramentalnym.

Pismo Święte, Święta Tradycja i
Urząd Nauczycielski Kościoła
stanowią w związku z tym pewną
jedność, w taki sposób, że żadna z
tych rzeczywistości nie może istnieć
bez pozostałych18. Fundamentem tej
jedności jest Duch Święty, Autor
Pisma, główny bohater żywej
Tradycji Kościoła, przewodnik
Magisterium, któremu asystuje
swoimi charyzmatami. W swoim
początku kościoły protestanckiej
reformacji chciały iść za zasadą sola
Scriptura pozostawiając interpretację
Pisma Świętego do indywidualnego
uznania wiernych. Taka postawa
dała początek wielkiemu
rozproszeniu denominacji



protestanckich i okazała się trudna
do utrzymania, ponieważ każdy tekst
wymaga pewnego kontekstu, a
konkretnie Tradycji, w której łonie
zrodził się, powinien być
odczytywany i interpretowany.
Również fundamentalizm oddziela
Pismo od Tradycji i Magisterium
Kościoła, poszukując błędnie
utrzymania jedności interpretacji
przez wyłączne trzymanie się
dosłownego sensu (por. Katechizm,
108).

Nauczając treści objawionego
depozytu Kościół jest podmiotem
nieomylności in docendo, opartej na
obietnicach Jezusa Chrystusa w
odniesieniu do jego bezbłędności, to
znaczy, że będzie realizować
bezbłędnie powierzoną mu misję
zbawienia (por. Mt 16, 18; Mt 28,
18-20, J 14,17.26). To nieomylne
nauczanie jest sprawowane: a) kiedy
biskupi gromadzą się na soborze
powszechnym w jedności z następcą



Piotra, głową Kolegium Apostołów; b)
kiedy Biskup Rzymu ogłasza jakąś
prawdę ex cathedra albo używając
takiej treści w wypowiedziach i
używając takiego rodzaju
dokumentu, które wprost odnoszą
się do jego powszechnego mandatu
Piotrowego, ogłasza szczególną
naukę, którą uważa za konieczną dla
dobra ludu Bożego; c) kiedy biskupi
Kościoła w jedności z następcą Piotra
są jednomyślni głosząc tę samą
doktrynę i naukę, choćby nie
znajdowali się zgromadzeni w tym
samym miejscu. Chociaż
przepowiadanie biskupa, który głosi
indywidualnie jaką szczególną
naukę, nie cieszy się charyzmatem
nieomylności, wierni są również
zobowiązani do pełnego szacunku
posłuszeństwa, tak samo jak powinni
przestrzegać nauk pochodzących od
Kolegium Biskupów albo Biskupa
Rzymu, choćby nie były ogłoszone w
sposób ostateczny i niepodlegający
zmianom19.



6. Niezmienność depozytu
Objawienia

Nauczanie dogmatyczne Kościoła
(dogma oznacza ‘doktryna, nauka’)
jest obecne od pierwszych wieków.
Główne treści przepowiadania
apostolskiego zostały zapisane, dając
początek wyznaniom wiary
wymaganym od tych wszystkich,
którzy przyjmowali chrzest i
przyczyniając się w ten sposób do
zdefiniowania tożsamości wiary
chrześcijańskiej. Dogmaty rosną w
liczbę wraz z historycznym
rozwojem Kościoła nie dlatego, żeby
zmieniała się albo rozszerzała
doktryna, to, w co trzeba wierzyć,
tylko dlatego że często istnieje
konieczność objaśnienia jakiegoś
błędu albo pomocy ludowi Bożemu w
wierze stosownymi pogłębieniami
poprzez zdefiniowanie aspektów w
wyraźny i precyzyjny sposób. Kiedy
Magisterium Kościoła proponuje
nowy dogmat, nie stwarza niczego



nowego, tylko wyjaśnia to, co jest już
zawarte w objawionym depozycie.
„Urząd Nauczycielski Kościoła w
pełni angażuje władzę otrzymaną od
Chrystusa, gdy definiuje dogmaty, to
znaczy, gdy w formie zobowiązującej
lud chrześcijański do
nieodwołalnego przylgnięcia przez
wiarę przedkłada prawdy zawarte w
Objawieniu Bożym lub kiedy
proponuje w sposób definitywny
prawdy mające z nim konieczny
związek” (Katechizm, 88).

Dogmatyczne nauczanie Kościoła, jak
na przykład artykuły Credo, jest
niezmienne, dlatego że zawiera treść
Objawienia otrzymanego od Boga a
nie uczynionego przez ludzi.
Niemniej jednak, dogmaty przyjęły i
przyjmują jednolity rozwój czy to
dlatego że poznanie wiary ulega
pogłębieniu w miarę upływu czasu,
czy też dlatego że w różnych
kulturach i epokach powstają nowe
problemy, na które Urząd



Nauczycielski Kościoła powinien
dostarczać odpowiedzi zgodnych ze
Słowem Bożym, objaśniając to, co jest
w nim zawarte w ukryciu20.

Wierność i rozwój, prawda i historia
to nie skonfliktowane rzeczywistości
w stosunku do Objawienia21. Jezus
Chrystus, będąc Prawdą nie
stworzoną, jest również centrum i
wypełnieniem historii. Duch Święty,
Autor depozytu Objawienia jest
gwarantem jego wierności, a także
Tym, który każe zgłębiać jego sens w
ramach historii, prowadząc „do całej
prawdy” (J 16, 13). „Chociaż jednak
Objawienie zostało już zakończone,
to nie jest jeszcze całkowicie
wyjaśnione; zadaniem wiary
chrześcijańskiej w ciągu wieków jest
stopniowe wnikanie w jego
znaczenie” (por. Katechizm, 66).

Czynniki rozwoju dogmatu są takie
same jak te, które sprawiają, że
rozwija się żywa Tradycja Kościoła:



przepowiadanie biskupów, studia
wiernych, modlitwa i rozważanie
Słowa Bożego, doświadczenie spraw
duchowych, przykład Świętych.
Często Magisterium gromadzi
sprawy, które poprzednio były
studiowane przez teologów, w które
wierzyli wierni, które głosili i
którymi żyli Święci i naucza ich w
autorytatywny sposób.

Giuseppe Tanzella-Nitti

Podstawowa bibliografia

- Katechizm Kościoła Katolickiego,
50-133.

- II Sobór Watykański, konstytucja
dogmatyczna Dei Verbum, 1-20.

- Jan Paweł II, encyklika Fides et
ratio, 14 IX 1998, 7-15.

-------------------------------------------------------------

1 II Sobór Watykański, konstytucja
dogmatyczna Dei Verbum, 2.



2 Por. II Sobór Watykański,
konstytucja dogmatyczna Dei
Verbum, 3; Jan Paweł II, encyklika 
Fides et ratio, 14 IX 1998, 19.

3 Por. I Sobór Watykański,
konstytucja dogmatyczna Dei Filius,
24 IV 1870, DH 3004.

4 Por. II Sobór Watykański,
konstytucja dogmatyczna Lumen
gentium, 2-4; dekret Ad gentes
divinitus, 2-4.

5 Por. II Sobór Watykański,
konstytucja dogmatyczna Dei
Verbum, 2.

6 II Sobór Watykański, konstytucja
dogmatyczna Dei Verbum, 11.

7 Ibidem.

8 Można znaleźć interesujące
elementy dla prawidłowej
interpretacji takiej relacji do nauk
przyrodniczych u Leona XIII



(encyklika Providentissimus Deus, 18
XI 1893); Benedykta XV (encyklika 
Spiritus Paraclitus, 15 IX 1920) i Piusa
XII (encyklika Humani Generis, 12 VII
1950).

9 II Sobór Watykański, konstytucja
dogmatyczna Dei Verbum, 3.

10 II Sobór Watykański, konstytucja
dogmatyczna Dei Verbum, 4.

11 Por. II Sobór Watykański,
konstytucja duszpasterska Gaudium
et spes, 22.

12 „Darujcie mi uporczywe
naleganie, prawd wiary i moralności
nie ustala się większością głosów:
stanowią depozyt wiary — depositum
fidei — oddany przez Chrystusa
wszystkim wiernym i powierzony w
swoim wykładzie i miarodajnej
nauce, Nauczycielskiej Władzy
Kościoła”, Św. Josemaría Escrivá,
homilia Nadprzyrodzony cel Kościoła,
w: Kochać Kościół, 15.



13 Por. II Sobór Watykański,
konstytucja dogmatyczna Dei
Verbum, 9.

14 II Sobór Watykański, konstytucja
dogmatyczna Dei Verbum, 8.

15 Ibidem. Por. Sobór Trydencki,
dekret Sacrosancta, 8 IV 1546, DH
1501.

16 II Sobór Watykański, konstytucja
dogmatyczna Dei Verbum, 10.

17 Ibidem.

18 Por. ibidem.

19 Por. II Sobór Watykański,
konstytucja dogmatyczna Lumen
gentium, 25; I Sobór Watykański,
konstytucja dogmatyczna Pastor
æternus, 18 VII 1870, DH 3074.

20 „Niechże więc wzrasta i olbrzymie
nawet postępy czyni zrozumienie,
wiedza, mądrość tak w każdym z
osobna, jak u ogółu, tak w jednostce,



jak w całym Kościele, według
poziomu lat i wieków, ale konieczne
w swojej jakości, to jest w obrębie
tego samego dogmatu, w tym samym
duchu, w tem samem znaczeniu”, Św.
Wincenty z Lerynu, Commonitorium,
23 (Ojciec Kościoła Święty Wincenty
z Lerynu, W obronie wiary katolickiej
przeciw bezbożnym nowościom
wszystkich odszczepieńców.
Commonitorium, wydawnictwo
ANTYK Marcin Dybowski, Warszawa
1998).

21 Por. Jan Paweł II, encyklika Fides
et ratio, 11-12, 87.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-2-objawienie/
(10-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-2-objawienie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-2-objawienie/

	Temat 2. Objawienie

