
opusdei.org

Temat 2. Cel
Objawienia

W człowieku istnieje naturalne
pragnienie pełnego poznania
Boga, którego nie jest w stanie
osiągnąć bez Bożej pomocy. Bóg
objawił się jako istota osobowa,
trójjedyna za pośrednictwem
„historii zbawienia” zawartej w
Biblii. Poprzez to objawienie
Bóg chce zaoferować ludziom
możliwość życia w jedności z
Nim, aby mogli uczestniczyć w
Jego dobrach i Jego życiu, a
przez to osiągnąć szczęście.



20-12-2022

1. Cel Objawienia

W człowieku istnieje naturalne
pragnienie uzyskania pełnego
poznania Boga. Wiedza ta nie może
być jednak zdobyta wyłącznie siłami
ludzkimi, ponieważ Bóg nie jest
stworzeniem materialnym ani
odczuwalnym przez ludzi
zjawiskiem, którego możemy
doświadczyć. Z pewnością człowiek
może uzyskać pewne zapewnienia o
Bogu na podstawie rzeczy
stworzonych i jego własnego
istnienia, ale te sposoby dają nam
dość ograniczoną wiedzę o Nim i Jego
życiu. W osiągnięciu tej pewności
pojawiają się nawet znaczne
trudności. Gdyby zatem Bóg nie
wyszedł ze swojej tajemnicy i nie
objawił człowiekowi swojej istoty,
sytuacja człowieka byłaby podobna



do tej, której - według niektórych
autorów średniowiecznych -
doświadczył kiedyś św. Augustyn.

Historia ta jest dość znana. Pewnego
dnia św. Augustyn spacerował
wzdłuż brzegu morza, rozważając w
myślach naukę o Bogu i tajemnicę
Trójcy Świętej. W pewnym
momencie podniósł wzrok i zobaczył
małego chłopca bawiącego się w
piasku. Widział, jak dziecko wbiegło
do morza, napełniło wodą mały
pojemnik, wróciło do miejsca, w
którym było wcześniej i opróżniło
wodę do dołka. Po kilkukrotnym
obserwowaniu tego procesu święty
zaciekawił się, podszedł do chłopca i
zapytał: „Witaj, co robisz?” Na co
chłopczyk odpowiedział: „Zabieram
całą wodę z morza i umieszczę ją w
tym dołku”. „Ale to niemożliwe” -
powiedział mu Święty. Na co chłopiec
odpowiedział: „Bardziej niemożliwe
jest próbować robić to, co ty robisz:



zrozumieć w swoim małym umyśle
tajemnicę Boga”.

Jednakże Bóg nie pozostawił
człowieka w takim położeniu. Chciał
się objawić, czyli ukazać się, wyjść ze
swojej tajemnicy i zdjąć „zasłonę”,
która nie pozwalała nam poznać, kim
jest i jaki jest. Nie uczynił tego dla
zaspokojenia naszej ciekawości, ani
nie uczynił tego przez zwykłe
przekazanie wiadomości o sobie, ale
objawił się, wychodząc na spotkanie
ludzkości - zwłaszcza przez wysłanie
na świat swojego Syna i przez dar
Ducha Świętego - i zapraszając do
wejścia z Nim w relację miłości.
Chciał objawić swoją wewnętrzną
tożsamość, traktować ludzi jak
przyjaciół i ukochane dzieci,
uszczęśliwić ich w pełni swoją
nieskończoną miłością.

Tęsknota za spełnieniem i tęsknota za
zbawieniem, które są wpisane w
naszą ludzką egzystencję, nie mogą



być zaspokojone poprzez cokolwiek
ziemskiego. Jednak objawienie Boga,
samoofiarowanie się nieskończonej
miłości Boga, ma zdolność do
obfitego wypełnienia ludzkiego
serca, napełniając je szczęściem o
wiele większym niż sam człowiek
jest w stanie pragnąć lub wyobrazić
sobie. Jak pisał św. Paweł do
Koryntian: „ani oko nie widziało, ani
ucho nie słyszało, ani serce
człowieka nie zdołało pojąć, jak
wielkie rzeczy przygotował Bóg tym,
którzy Go miłują”(1 Kor 2,9).
Objawienie „jest spełnieniem
najgłębszych dążeń, tego pragnienia
nieskończoności i pełni, które
człowiek nosi w swoim wnętrzu i
które otwiera go na szczęście nie
chwilowe i ograniczone, lecz
wieczne”[1].

2. Konstytucja dogmatyczna o
Objawieniu Bożym

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-2-cel-objawienia/#_ftn1
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-2-cel-objawienia/#_ftn1


Objawienie, wg Soboru
Watykańskiego II należy do planu,
projektu rozwijanego poprzez Boże
działanie w historii człowieka. Bóg
przejmuje inicjatywę i interweniuje
w tę historię poprzez określone
zdarzenia (jak powołanie patriarchy
Abrahama, wyzwolenie Izraelitów z
niewoli egipskiej, itd) i porządkuje te
epizody tak, by wyrażały zbawienie,
jakie pragnie ofiarować ludziom.
Sam Bóg przekazuje głęboki sens
tych wydarzeń, ich znaczenie dla
zbawienia, wybranym przez siebie
ludziom, których czyni świadkami
tego Bożego działania. Na przykład
Mojżesz i Aaron byli świadkami
cudów, których Bóg dokonał, aby
zmusić faraona Egiptu do
wypuszczenia ludu izraelskiego, a
tym samym uwolnienia go z niewoli.
W ten sposób Bóg odsłonił i
zrealizował pewien etap swojego
planu, otworzył pewne drogi
przewidziane przez Niego w Jego
odwiecznej mądrości, aby ludzie



wiedzieli, że być z Bogiem oznacza
wolność i zbawienie. Po tym etapie
nastąpiły inne i kolejne wydarzenia
zbawcze, dlatego mówimy o „historii
zbawienia” Boga dla ludzkości.

Ta „historia zbawienia” jest
opowiedziana w Starym
Testamencie, a dokładniej w księgach
wstępnych (głównie Księga Rodzaju i
Księga Wyjścia) oraz w księgach
historycznych Starego Testamentu
(16 ksiąg, w tym Księga Jozuego, dwie
Księgi Samuela i Księgi Królewskie).
Historia zbawienia znajduje swoją
kulminację w wielkim wydarzeniu:
we Wcieleniu Syna Bożego,
wydarzeniu, usytuowanym w
określonym momencie historii
ludzkości, które wyznacza pełnię
Bożego planu.

Wcielenie jest wydarzeniem
najbardziej osobliwym. Tutaj Bóg nie
interweniuje w historię, jak to miało
miejsce wcześniej, poprzez pewne



wydarzenia i słowa przekazywane
przez wybranych ludzi, ale sam
wchodzi w „historię”, to znaczy staje
się człowiekiem i staje się
wewnętrznym bohaterem tej
ludzkiej historii, aby nią kierować i
prowadzić z powrotem do Ojca od
wewnątrz, swoim przepowiadaniem
i swoimi cudami, swoją męką,
śmiercią i zmartwychwstaniem. Z
ostatecznym zesłaniem Ducha
Świętego obiecanego swoim
uczniom.

W historii zbawienia, której
kulminację stanowi życie Chrystusa i
zesłanie Ducha świętego, Bóg nie
tylko objawia nam swoją tajemnicę,
ale ujawnia też swój plan wobec nas.
Jest to projekt wielki i piękny,
ponieważ zostaliśmy wybrani przez
Boga jeszcze przed stworzeniem
świata w Synu, Jezusie Chrystusie.
Nie jesteśmy owocem przypadku,
lecz planu narodzonego z Bożej
miłości, która jest miłością wieczną.



Nasza relacja z Bogiem nie wynika
tylko z tego, że nas stworzył, ani też
nasz cel nie wyczerpuje się jedynie w
fakcie, że istniejemy na świecie lub
że jesteśmy częścią historii. Jesteśmy
nie tylko Bożymi stworzeniami,
ponieważ od chwili, gdy Bóg
pomyślał o stworzeniu nas,
obserwował nas oczami Ojca i
przeznaczył nas, abyśmy byli Jego
przybranymi dziećmi: braćmi i
siostrami Jezusa Chrystusa, Jego
jedynego Syna. Dlatego nasze
ostateczne korzenie są ukryte w
tajemnicy Boga i tylko poznanie tej
tajemnicy, która jest tajemnicą
miłości, pozwala nam rozszyfrować
ostateczną rację naszego istnienia.

Kompendium Katechizmu ujmuje te
idee w następujący sposób: „Bóg w
swej dobroci i mądrości objawił się
człowiekowi. Przez czyny i słowa
objawił samego siebie i swój
dobrotliwy zamysł, który odwiecznie
zawarł w Chrystusie dla dobra



wszystkich ludzi. Objawiając swój
zamysł, Bóg pragnie udzielać
swojego Boskiego życia wszystkim
ludziom, by, dzięki łasce Ducha
Świętego, w swoim jedynym Synu
uczynić ich przybranymi synami” (nr
6).

3. Bóg osobowy i trójjedyny

Księgi Starego Testamentu
przygotowują do głębszego i bardziej
bezpośredniego objawienia o Bogu,
które ma miejsce w Nowym
Testamencie. Przygotowanie to
przedstawia Boga przede wszystkim
jako Boga przymierza, czyli Boga,
który podejmuje inicjatywę wyboru
ludu - Izraela - aby zawrzeć z nim
przymierze przyjaźni i zbawienia.
Bóg nie oczekuje od tego przymierza
żadnych korzyści dla siebie. On
niczego nie potrzebuje, ponieważ jest
istotą transcendentną, czyli
nieskończoną, wieczną,
wszechmocną i całkowicie ponad



światem; mimo to proponuje swoje
przymierze z czystej życzliwości,
ponieważ to przymierze jest dobre
dla szczęścia Izraela i całego świata.
Dlatego Bóg przedstawiony nam w
Starym Testamencie jest całkowicie
wyższy i transcendentny wobec
świata, a jednocześnie blisko
związany ze światem, z człowiekiem
i jego historią. W swoim majestacie
pozostaje niedostępny, ale jego
miłość czyni go ogromnie bliskim
człowiekowi. Jest suwerennie wolny
w swoich decyzjach i jednocześnie
całkowicie zaangażowany w ich
realizację.

Wszystko to nadaje Bogu charakter
silnie osobowy, bo właściwe osobie
jest to, że decyduje, wybiera, kocha,
objawia się innym. My ludzie
pokazujemy naszą osobowość i nasz
charakter w tym co mówimy i w tym
co robimy. Dzięki nim inni poznają
nas: ujawniamy nasz sposób bycia. I
Bóg czyni to samo. W Starym



Testamencie Bóg objawia się przede
wszystkim poprzez swoje słowa.
Często znajdujemy wyrażenia, w
których Bóg odnosi się do siebie w
pierwszej osobie. Na przykład: „Ja
jestem Pan, Bóg twój, który cię
wywiódł z ziemi egipskiej, z domu
niewoli” (Wj 20,2). Kiedy indziej to
prorok przekazuje słowa, które Bóg
do niego wypowiedział: „Tak mówi
Pan: Pamiętam o tobie, o uczuciu
twojej młodości” (Jr 2,2).

I obok słów, poprzez dzieła:
„Wspomniał też Bóg na Rachelę i
wysłuchał jej i otworzył jej łono” (Gn
30,22), „Pan zaś, Bóg Zastępów,
wezwał [was] w ów dzień do płaczu i
do żałoby” (Is, 22,12). Słowa i dzieła,
które oświetlają się nawzajem,
objawiają wolę Bożą i próbują
kierować narodem wybranym ku
prawdziwemu źródłu życia, którym
jest On sam.



Nowy Testament, w porównaniu ze
Starym, zawiera zaskakującą
nowość. Ewangelie pokazują, że
Jezus nazywa Boga „moim Ojcem” w
sposób wyłączny i nieprzekazywalny.
Między Ojcem a Jezusem istnieje
wyjątkowa i najbardziej osobliwa
relacja, której nie można wyrazić
jedynie w kategoriach ludzkich i
doczesnych. Słowa i czyny Jezusa
również wskazują na to, że nie jest
on tylko człowiekiem i chociaż Jezus
nigdy nie twierdził, że jest Bogiem, to
jednak przez to, co mówił i robił, dał
do zrozumienia, że nim jest. Dlatego
apostołowie głosili w swoich
pismach, że Jezus jest odwiecznym
Synem Bożym, który stał się
człowiekiem dla nas i dla naszego
zbawienia. Co więcej, Jezus nie tylko
objawił swoją bliską relację do Ojca,
ale także relację Ducha Świętego do
Ojca i do siebie samego. Duch Święty
to „Duch Ojca” (J 15,26-27), „Duch
Syna” (Ga 4,6), „z Chrystusa” (Rz 8,11)
lub po prostu „Duch Boży” (1 Kor



6,11). W ten sposób osobowy
charakter Boga, który objawiał się w
Starym Testamencie, w Nowym
Testamencie zostaje przedstawiony
w zaskakującym wymiarze: Bóg
istnieje jako Ojciec, Syn i Duch.

Nie oznacza to oczywiście istnienia
trzech bogów, ale trzech różnych
osób w jedności jedynego Boga.
Najlepiej to zrozumieć, biorąc pod
uwagę imiona osób, gdyż mówią one
o tym, że relacja między nimi jest
relacją głębokiej zażyłości. Wśród
ludzi naturalne jest, że relacja
ojcowsko synowska powinna być
pełna miłości i zaufania. Na
płaszczyźnie boskiej ta miłość i
zaufanie są tak całkowite, że Ojciec
jest całkowicie zjednoczony z Synem
i odwrotnie, Syn z Ojcem. Podobnie
relacja między każdym z nas a jego
własnym duchem jest relacją
intymności. Tak często spotykamy się
z samym sobą w głębi naszego
sumienia, badamy nasze myśli i



sondujemy nasze uczucia: w ten
sposób poznajemy siebie
wewnętrznie. W podobny sposób
Duch Święty jest Bogiem, który zna
serce Boga, On sam jest tajemnicą tej
wzajemnej intymności Ojca i Syna.
Wszystko to prowadzi nas do jednego
wniosku: Bóg jest tajemnicą Miłości.
Nie z miłości na zewnątrz, wobec
stworzeń, ale z miłości wewnątrz,
między Osobami Boskimi. Ta miłość
jest w Nim tak silna, że trzy osoby
stanowią jedną rzeczywistość,
jednego Boga. XII-wieczny teolog
Ryszard od Świętego Wiktora, myśląc
o Trójcy Świętej, napisał, że „miłość,
aby istnieć, potrzebuje dwóch osób,
aby być doskonałą, musi być otwarta
na trzecią” (De Trinitate, III.13).
Ojciec, Syn i Duch Święty mają tę
samą godność i naturę: wszyscy trzej
są jednym Bogiem, jedną tajemnicą
miłości.

4. Wezwanie do jedności i wiary



Dokument Soboru Watykańskiego II
ujmuje w syntetycznej formie cel
Objawienia: „Bóg niewidzialny –
stwierdza - w nadmiarze swej miłości
zwraca się do ludzi jak do przyjaciół i
obcuje z nimi, aby ich zaprosić do
wspólnoty z sobą i przyjąć ich do
niej” (Dei Verbum, 2). Celem tym jest
ofiarowanie ludziom możliwości
życia w komunii z Nim, aby mogli
mieć udział w Jego dobrach i Jego
życiu. Objawienie dotyczy szczęścia i
życia każdego mężczyzny i każdej
kobiety. Powstaje pytanie, w jaki
sposób to objawienie Boże dociera do
każdego człowieka, jakimi
narzędziami posługuje się Bóg, czy
też jakie środki stosuje, aby ludzie
wiedzieli, że zostali powołani do
komunii miłości i życia ze swoim
Stwórcą. Odpowiedź na te pytania
jest dwojaka.

Z jednej strony zaznaczyć trzeba, że
Chrystus założył Kościół po to, by
kontynuował jego misję w świecie.



Kościół jest nieodłącznie
ewangelizatorski a jego zadanie
polega na niesieniu Dobrej Nowiny –
Ewangelii, wszystkim narodom w
każdej epoce historycznej, w taki
sposób, aby poprzez jej głoszenie
ludzie mogli poznać Boże Objawienie
i plan zbawienia. Ale Kościół nie
realizuje tej misji sam. Chrystus, jego
Pan i Założyciel jest w rzeczywistości
tym, który kieruje Kościołem ze
swego miejsca w Niebie, razem z
Ojcem. Duch święty, który jest
Duchem Chrystusa prowadzi i
wspiera Kościół, by niósł ludziom
swoją nowinę. W ten sposób
ewangelizacyjna praca Kościoła
wzmocniona jest przez działanie
Trójcy Świętej.

Z drugiej strony wiadomo, że
okoliczności historyczne nie zawsze
pozwalają Kościołowi efektywnie
rozwijać owego zadania
ewangelizacyjnego. Nie brakuje
przeszkód, które stoją na drodze



rozprzestrzenianiu się Ewangelii i
dlatego w każdym czasie są ludzie –
czasem wielu – którzy nie są w stanie
otrzymać Dobrej Nowiny o
wezwaniu do komunii z Bogiem i do
zbawienia. Nie uda im się poznać
wiary w sposób przekonujący, bo nie
otrzymują nauczania o zbawieniu.
Nie oznacza to jednak, że nie mają
oni kontaktu z objawieniem
chrześcijańskim, ponieważ działanie
Ducha Świętego nie jest ograniczone
żadnymi okolicznościami: On, będąc
Bogiem, może zaprosić każdego do
form komunii z Nim, które
uobecniają się we wnętrzu sumienia
i które zasiewają w sercu ziarno
objawienia. Dlatego nie ma nikogo,
kto nie otrzymałby od Boga pomocy i
oświecenia niezbędnego do
osiągnięcia komunii z Nim. Jednak w
tych przypadkach, w których nie
można było przyjąć nauczania
Kościoła i świadectwa autentycznego
życia chrześcijańskiego, relacja z
Bogiem jest zwykle zagmatwana i



fragmentaryczna, a wyjaśnia się i
doskonali dopiero po dostrzeżeniu
orędzia zbawienia i przyjęciu chrztu.

Do tej pory prawie zawsze
mówiliśmy o Objawieniu jako o
zaproszeniu Boga do zjednoczenia z
Nim i do zbawienia. Jaka jest jednak
rola człowieka i jak przyjmuje on
zbawienie, które ofiarowuje Bóg, gdy
powołuje ludzi, by byli dziećmi
Bożymi w Jezusie Chrystusie?
Odpowiedzi udziela Katechizm
Kościoła Katolickiego w punkcie 142:
„Właściwą odpowiedzią na to
zaproszenie jest wiara”. A czym jest
wiara i jak można ją uzyskać?

Wiara nie jest zwykłym ludzkim
zaufaniem do Boga, nie jest też mniej
lub bardziej pewną opinią o czymś.
W języku hiszpańskim czasami
używamy czasownika „creer” -
„wierzyć” w znaczeniu „myśleć” lub
„wyrażać o czymś opinię”, „wydawać
się”. Na przykład: „Wydaje mi się,



[Creo] , że dziś będzie padać”, albo
„Wydaje mi się, [Creo], że to, co się z
nim dzieje, jest tymczasowe”. W tych
przykładach jest jakiś powód, aby
myśleć, że coś jest prawdziwe, ale nie
możemy być pewni, że będzie to
rzeczywiście prawdziwe. Kiedy
mówimy o „wierze” w religii
chrześcijańskiej, chodzi o coś innego.

Wiara jest wewnętrznym światłem,
które pochodzi od Boga i porusza
nasze serce, skłaniając je do uznania
Jego obecności i Jego działania. Kiedy
na przykład ktoś na terytorium
misyjnym styka się z
chrześcijaństwem dzięki pracy
misjonarza, może się zdarzyć, że
zainteresuje się i zafascynuje tym, co
słyszy. Bóg go oświeca i sprawia, że
dostrzega, iż to wszystko jest bardzo
piękne, że to naprawdę nadaje sens
jego życiu, że odkrywa ten sens,
którego być może do tej pory
bezskutecznie szukał. Ten człowiek
nie tylko usłyszał słowa pełne



znaczenia, ale otrzymał też światło,
które sprawia, że czuje się szczęśliwy,
radosny, ponieważ otworzyły się
przed nim horyzonty sensu, o
których być może nie myślał, że są
możliwe. Dlatego z radością
przyjmuje to, co usłyszał, sens
swojego życia, który mówi mu o
Bogu i o wielkiej miłości, i jest
pewien, że w tym tkwi klucz do jego
istnienia, w tym Bogu, który go
stworzył, który go kocha i wzywa do
zbawienia. To światło jest darem,
łaską Boga, a odpowiedzią, którą to
światło uczyniło owocną w duszy,
jest wiara.

Wiara jest więc czymś zarówno
boskim, jak i ludzkim, jest boskim
działaniem w duszy i ludzką
otwartością na to boskie działanie:
aktem przylgnięcia do Boga, który się
objawia. Sobór Watykański II
podsumowuje tę myśl, gdy stwierdza,
że „By móc okazać taką wiarę, trzeba
mieć łaskę Bożą uprzedzającą i



wspomagającą oraz pomoce
wewnętrzne Ducha Świętego, który
by poruszał serca i do Boga zwracał,
otwierał oczy rozumu i udzielał
wszystkim słodyczy w uznawaniu i
dawaniu wiary prawdzie” (Dei
Verbum, 5).

W ludzkim wymiarze, wiara jest
aktem człowieka. Aktem wolnym. W
rzeczywistości może się zdarzyć, że
samo nauczanie misjonarza porusza
jednych do dokonania aktu wiary, a
innych nie. Bóg, który zna serca,
oświeca każdego według jego
dyspozycji, a człowiek jest zawsze
wolny, by przyjąć lub odrzucić pełne
miłości zaproszenie Boga, by przyjąć
Jezusa jako Pana swojego życia lub
by Go odrzucić. To ostatnie jednak
naraża go na niebezpieczeństwo
utraty szczęścia ziemskiego i
wiecznego.

Wiara jest też aktem zaufania, bo
człowiek przyjmuje, że jest



prowadzony przez Boga, przyjmuje,
że Chrystus jest Panem, który swoją
łaską wskazuje drogę do wolności i
życia. Wierzyć to z radością poddać
się opatrznościowemu planowi, jaki
Bóg ma dla każdego z nas, a który
prowadzi nas do życia jako dobre
dzieci Boże w Jezusie Chrystusie.
Sprawia, że ufamy Bogu, jak ufał
patriarcha Abraham, jak ufała
Maryja Dziewica.

Bibliografia podstawowa

– Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr. 50-73.

– Franciszek, Encyklika Lumen Fidei.

– Benedykt XVI, „Rok wiary. Czym
jest wiara?”, Audiencja, 24-X-2012.

– Benedykt XVI, “Rok wiary. Etapy
Objawienia”, Audiencja, 5-XII-2012.

Proponowane lektury



– C. Izquierdo Urbina, et al., Voz 
Revelación, en Diccionario de
teología, EUNSA, Pamplona 2006, p.
864ss.

– J. Burgraff, Teología fundamental.
Manual de iniciación, Rialp, Madrid
2007, caps. III y VII.

[1] Benedykt XVI, Audiencja, 5-X-2012.

Antonio Ducay

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-2-cel-objawienia/
(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-2-cel-objawienia/#_ftnref1
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-2-cel-objawienia/#_ftnref1
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-2-cel-objawienia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-2-cel-objawienia/

	Temat 2. Cel Objawienia

