
opusdei.org

Temat 19.
Zmartwychwstanie
ciała

Zmartwychwstałe ciało stało się
realne i materialne, ale nie
ziemskie i śmiertelne.
Tajemnicę ludzkiej śmierci
można zrozumieć tylko w
świetle zmartwychwstania
Chrystusa i naszego
zmartwychwstania w Nim.
Życie wieczne jest tym, co
nadaje ostateczny i trwały sens
życiu ludzkiemu, szlachetnym
poświęceniom, ofiarnej służbie,
trudowi przekazywania nauki i
miłości Chrystusa wszystkim
duszom. Możliwość wiecznego



potępienia przypomina
chrześcijanom o konieczności
prowadzenia życia całkowicie
poświęconego bliźnim.

05-11-2022

Przy końcu Symbolu Apostolskiego
Kościół głosi: „Wierzę […] w ciała
zmartwychwstanie , żywot wieczny”.
W formule tej ujęte są w kilku
słowach, podstawowe elementy
eschatologicznej nadziei Kościoła,
czyli to, czego człowiek oczekuje u
kresu swojego życia. Podstawą
chrześcijańskiej nadziei jest Boża
obietnica.

Wiara w zmartwychwstanie

Wielokrotnie Kościół głosił swoją
wiarę w zmartwychwstanie
wszystkich zmarłych na końcu
czasów. Jest to w pewnym sensie



„rozszerzenie” Zmartwychwstania
Jezusa Chrystusa, „pierworodnego
między wielu braćmi” (Rz 8,29), na
wszystkich ludzi, sprawiedliwych i
grzeszników, co nastąpi, gdy On
przyjdzie na końcu czasów, aby
sądzić żywych i umarłych. Wraz ze
śmiercią, jak wiemy, dusza zostaje
oddzielona od ciała, ale wraz ze
zmartwychwstaniem ciało i dusza
zostają ponownie połączone w
chwale na wieki (por. Katechizm,
997). Dogmat o zmartwychwstaniu
umarłych, mówiąc o pełni życia
nieśmiertelnego, do którego człowiek
jest przeznaczony, przedstawia się
jako żywe przypomnienie jego
godności, zwłaszcza w wymiarze
cielesnym. Mówi o wartości świata,
ciała, o wartości doczesnej historii, o
powołaniu materii do wieczności.
Dlatego wbrew gnostykom z II wieku
Ojcowie Kościoła kładli nacisk na
zmartwychwstanie ciała, czyli życia
człowieka w jego cielesnej
materialności.



Św. Tomasz z Akwinu uważa, że
zmartwychwstanie umarłych jest
naturalne, jeśli chodzi o
przeznaczenie człowieka (bo
nieśmiertelna dusza jest stworzona
do zjednoczonia z ciałem i
odwrotnie), ale jest nadprzyrodzone
w odniesieniu do Boga, który go
dokonuje (Summa Contra Gentiles, IV,
81), czyli naturalne, jeśli chodzi o
„przyczynę ostateczną”,
nadprzyrodzone, jeśli chodzi o
„przyczynę sprawczą”.

Zmartwychwstałe ciało będzie
prawdziwe i materialne, ale nie
ziemskie i śmiertelne. Św. Paweł
sprzeciwia się idei
zmartwychwstania jako przemiany
człowieka w życiu doczesnym,
dlatego mówi o zmartwychwstałym
ciele jako „chwalebnym” (por. Flp
3,21) i „duchowym” (por. 1 Kor
15,44). Zmartwychwstanie człowieka,
podobnie jak Chrystusa, nastąpi dla



każdego po śmierci, na końcu
czasów.

Kościół nie obiecuje chrześcijanom
życia pełnego gwarantowanych
sukcesów na tej ziemi, czyli tego co
nazywamy utopią, bo nasze ziemskie
życie jest zawsze naznaczone
krzyżem. Jednocześnie przez
przyjęcie chrztu i Eucharystii proces
zmartwychwstania rozpoczął się już
w pewien sposób tu na ziemi (por. 
Katechizm, 1000). Według św.
Tomasza, w stanie
zmartwychwstałym dusza tak
głęboko przeniknie ciało, że
wszystkie jej cechy moralne i
duchowe znajdą w nim swoje odbicie
(Summa Theologiae, III. Suppl., z.
78-86). W tym sensie ostateczne
zmartwychwstanie, które nastąpi
wraz z przyjściem Jezusa Chrystusa
w chwale, umożliwi ostateczny sąd
nad żywymi i umarłymi.



W odniesieniu do nauki o
zmartwychwstaniu można poczynić
cztery istotne obserwacje:

1) Nauka o ostatecznym
zmartwychwstaniu wyklucza teorie 
reinkarnacji, według których dusza
ludzka po śmierci wędruje do innego
ciała, w razie potrzeby wielokrotnie,
aż do ostatecznego oczyszczenia.
Życie ludzkie jest wyjątkowe, nie
powtarza się; to nadaje większej
wagi wszystkiemu, co robimy z dnia
na dzień. W tym względzie Sobór
Watykański II mówił o „jednym
jedynym biegu naszego ziemskiego
żywota” (Lumen gentium, 48).

2) Wyraźnym przejawem wiary
Kościoła w zmartwychwstanie
ludzkiego ciała jest oddawanie czci
relikwiom świętych, tak kluczowe
dla pobożności wierzących.

3) Chociaż nie zabrania się kremacji,
chyba że została wybrana z pobudek
przeciwnych wierze (Kodeks Prawa



Kanonicznego, kan. 1176), Kościół
usilnie zaleca zachowanie pobożnego
zwyczaju grzebania ciał zmarłych[1];
ciało, w swej materialności, jest
integralną częścią osoby, zostaje
wskrzeszone na końcu czasów, miało
kontakt z sakramentami
ustanowionymi przez Chrystusa i
było świątynią Ducha Świętego; w
tym kontekście należy rozumieć
troskę, aby osoba przy pochówku
była szanowana w swojej
materialności w najwyższym
możliwym stopniu; współczesny brak
szacunku wobec ludzkiej cielesności
rozumianej jako Boże stworzenie
przeznaczone do zmartwychwstania
sprawia, że obecnie należy w sposób
szczególny unikać kremacji;

4) Zmartwychwstanie umarłych
pokrywa się z tym, co Pismo Święte
nazywa nadejściem „nowego nieba i
nowej ziemi” (2 P 3,13; Ap 21,1; por. 
Katechizm, 1042). Nie tylko człowiek
dojdzie do chwały, ale cały kosmos, w



którym człowiek żyje i działa,
zostanie odmieniony. „Kościół, do
którego w Jezusie Chrystusie
jesteśmy wszyscy powołani i w
którym dzięki łasce Bożej
zdobywamy świętość, osiągnie pełnię
dopiero w chwale niebieskiej, gdy
nadejdzie czas odnowienia
wszystkiego (por. Dz 3,21) i kiedy
wraz z rodzajem ludzkim również
świat cały, głęboko związany z
człowiekiem i przez niego zdążający
do swego celu, w sposób doskonały
odnowi się w Chrystusie (por. Ef 1,10;
Kol 1,20; 2 P 3,10-13)” (Lumen
gentium, nr 48). Z pewnością będzie
istniała ciągłość między tym światem
a nowym światem, ale będzie też
istotna nieciągłość naznaczona
doskonałością, trwałością i pełnym
szczęściem.

Śmierć w rozumieniu
chrześcijańskim



Tajemnicę śmierci człowieka można
zrozumieć tylko w świetle
Zmartwychwstania Chrystusa i
naszego zmartwychwstania w Nim.
Rzeczywiście, śmierć, utrata życia
ludzkiego, oddzielenie duszy od
ciała, wydaje się być największym
złem w porządku naturalnym.
Zostanie ona jednak całkowicie
pokonana, gdy Bóg w Chrystusie
dokona zmartwychwstania ludzkości
na końcu czasów.

To prawda, że śmierć wydaje się być
naturalna w tym sensie, że dusza
może oddzielić się od ciała. Oznacza
ona koniec ziemskiej pielgrzymki. Po
śmierci człowiek nie może otrzymać
już zasługi albo kary; nie będzie miał
już możliwości odpokutowania.
Bezpośrednio po śmierci dusza trafi
do nieba, piekła lub czyśćca,
przechodząc przez to, co nazywa się 
sądem szczegółowym (por. 
Katechizm, 1021-1022).
Nieuchronność śmierci służy



człowiekowi do uporządkowania
swojego życia, do wykorzystania
czasu i innych talentów, które dał mu
Bóg, do sprawiedliwego
postępowania, do poświęcenia się w
służbie innym.

Z drugiej strony Pismo Święte uczy,
że śmierć pojawiła się na świecie z
powodu grzechu (por. Rdz 3,17-19;
Mdr 1,13-14; 2,23-24; Rz 5,12; 6,23; Jk
1,15; Katechizm, 1007). W tym sensie
śmierć jest postrzegana jako kara za
grzech: człowiek, który chciał żyć w
oderwaniu od Boga, musi przyjąć
niewygodę i konsekwencje zerwania
z Nim więzi, więzi ze
społeczeństwem i z samym sobą jako
owoc swojej alienacji.

Jednak Chrystus przez swoje
posłuszeństwo pokonał śmierć i
uzyskał dla ludzkości
zmartwychwstanie i zbawienie. Dla
tych, którzy żyją w Chrystusie przez
chrzest, śmierć jest nadal bolesna i



odpychająca, ale nie jest już żywym
przypomnieniem grzechu, lecz cenną
okazją do odkupienia z Chrystusem,
poprzez umartwienie i poświęcenie
się dla innych. „Jeżeliśmy bowiem z
Nim współumarli, wespół z Nim i żyć
będziemy” (2 Tm 2, 11). Z tego
powodu „dzięki Chrystusowi śmierć
chrześcijańska ma sens
pozytywny” (Katechizm, 1010).
Stopniowa śmierć dla siebie, jaką
niesie ze sobą życie chrześcijańskie
(umartwienie), służy ostatecznemu
zjednoczeniu z Chrystusem przez
śmierć.

Życie wieczne w jedności z Bogiem

Kiedy Bóg stworzył i odkupił
człowieka przeznaczył go do
wiecznej komunii ze sobą, do tego, co
św. Jan nazywa „życiem wiecznym”,
co potocznie nazywa się „niebem”. W
ten sposób Jezus przekazuje
obietnicę Ojca swoim uczniom:
„Dobrze, sługo dobry i wierny! Byłeś



wierny w rzeczach niewielu, nad
wieloma cię postawię: wejdź do
radości twego pana!” (Mt 25, 21). A
na czym polega życie wieczne? Nie
jest ono „ciągiem następujących po
sobie dni kalendarzowych, ale
czymś, co przypomina moment
ostatecznego zaspokojenia, w którym
pełnia obejmuje nas, a my
obejmujemy pełnię. Byłby to moment
zanurzenia się w oceanie
nieskończonej miłości, w którym czas
– przed i potem – już nie istnieje.
Możemy jedynie starać się myśleć, że
ten moment jest życiem w pełnym
znaczeniu, wciąż nowym
zanurzaniem się w głębie istnienia,
podczas gdy po prostu ogarnia nas
radość” (Benedykt XVI, Spe salvi, 12).

Ostatecznie życie wieczne jest tym,
co nadaje definitywny i trwały sens
życiu ludzkiemu, zaangażowaniu
moralnemu, ofiarnemu poświęceniu,
bezinteresownej służbie, trudom
przekazywania nauki i miłości



Chrystusa wszystkim duszom.
Chrześcijańska nadzieja nieba nie
jest indywidualna, „dla mnie”, ale
odnosi się do wszystkich ludzi (por. 
Spe salvi, 13-15, 28, 48). Na podstawie
obietnicy życia wiecznego
chrześcijanin jest głęboko
przekonany, że „warto” żyć pełnią
życia chrześcijańskiego. „Niebo jest
celem ostatecznym i spełnieniem
najgłębszych dążeń człowieka,
stanem najwyższego i ostatecznego
szczęścia” (Katechizm, 1024).

Ci, którzy umierają w stanie łaski,
będą na zawsze podobni do Boga,
ponieważ widzą Go „takim, jakim
jest” (1 J 3,2), czyli „twarzą w
twarz” (1 Kor 13,12), co nazywane
jest „uszczęśliwiającym oglądaniem”
Boga. Niebo jest najwyższym
wyrazem daru Boga dla człowieka.

Jednocześnie w niebie człowiek
będzie mógł kochać tych, których
kochał na tym świecie miłością



czystą i wieczną. „Nie zapominajcie
nigdy, że po śmierci przyjmie was
Wiekuista Miłość. A w miłości Bożej
odnajdziecie każdą czystą miłość,
którą przeżywaliście na ziemi” (św.
Josemaría, Przyjaciele Boga, 221).
Radość nieba osiąga swoją pełną
kulminację wraz ze
zmartwychwstaniem umarłych.

To, że niebo trwa wiecznie, nie
oznacza, że w nim człowiek przestaje
być wolny. Z pewnością w niebie
człowiek nie grzeszy; nie może
grzeszyć, bo widząc Boga twarzą w
twarz, człowiek tak naprawdę nie
chce grzeszyć. Dobrowolnie i jako
dziecko Boże zbawiony człowiek
pozostanie na zawsze w komunii z
Bogiem, bo „ma na to ochotę”. Wraz
z niebem jego wolność realizuje się w
pełni.

Wreszcie, według św. Tomasza, życie
wieczne zależy od miłości, jaką
każdy posiada: „Kto ma więcej



miłości, ten ma większy udział w
świetle chwały i w sposób
doskonalszy będzie oglądał Boga i
będzie szczęśliwy” (Summa
Theologiae, I, z. 12, a. 6, c).

Piekło jako ostateczne odrzucenie
Boga

Pismo Święte uczy, że ludzie, którzy
nie żałują swoich grzechów ciężkich,
stracą wieczną nagrodę komunii z
Bogiem, cierpiąc zamiast tego
wieczną hańbę. „Umrzeć w grzechu
śmiertelnym, nie żałując za niego i
nie przyjmując miłosiernej miłości
Boga, oznacza pozostać z wolnego
wyboru na zawsze oddzielonym od
Niego. Ten stan ostatecznego
samowykluczenia z jedności z
Bogiem i świętymi określa się
słowem «piekło»” (Katechizm, 1033).
To nie jest tak, że Bóg przeznacza
kogokolwiek na wieczne potępienie;
to człowiek, szukając swego
ostatecznego celu poza Bogiem i Jego



wolą, buduje dla siebie odizolowany
świat, do którego nie może
przeniknąć światło i miłość Boga.
Piekło jest tajemnicą, tajemnicą
Miłości odrzuconej; jest znakiem
niszczącej siły wolnego człowieka,
gdy odwraca się od Boga. Piekło to
„nie kochać więcej”, jak mawiało
wielu pisarzy.

Nauka o piekle w Nowym
Testamencie jest przedstawiona jako
wezwanie do odpowiedzialności w
wykorzystaniu otrzymanych darów i
talentów oraz do nawrócenia. Jego
istnienie uświadamia człowiekowi
powagę grzechu śmiertelnego i
konieczność unikania go wszelkimi
sposobami, głównie oczywiście
poprzez pokorną i pełną wiary
modlitwę. Możliwość wiecznego
potępienia przypomina też
chrześcijanom o konieczności życia
apostolskiego, całkowicie
poświęconego innym.



Oczyścić się, żeby spotkać Boga

„Ci, którzy umierają w łasce i
przyjaźni z Bogiem, ale nie są jeszcze
całkowicie oczyszczeni, chociaż są
już pewni swego wiecznego
zbawienia, przechodzą po śmierci
oczyszczenie, by uzyskać świętość
konieczną do wejścia do radości
nieba” (Katechizm, 1030). Można
sądzić, że wielu ludzi, nawet jeśli nie
prowadzili świętego życia na ziemi,
nie zostało definitywnie uwięzionych
w grzechu. Możliwość oczyszczenia
się po śmierci z nieczystości i
niedoskonałości mniej lub bardziej
niedobrego życia, jest wówczas
przedstawiona jako nowy dar Boga,
który chce żyć w bliskiej komunii z
człowiekiem. „Czyściec w swoim
miłosierdziu stworzył Bóg, żeby
oczyścić ze skaz tych, którzy pragną
się z Nim utożsamić” (Św. Josemaría, 
Bruzda, 889).



Stary Testament mówi o
oczyszczeniu pozaziemskim (por. 2
Mch 12,40-45). Paweł w pierwszym
liście do Koryntian (1 Kor 3, 10-15)
przedstawia oczyszczenie
chrześcijańskie, w tym życiu i w
życiu przyszłym, poprzez obraz
ognia; ognia, który w jakiś sposób
emanuje z Jezusa Chrystusa,
Zbawiciela, Sędziego i Fundamentu
życia chrześcijańskiego. Chociaż
nauka o czyśćcu została formalnie
zdefiniowana dopiero w
średniowieczu (por. DS 856, 1304), to
jednak starożytna i jednomyślna
praktyka ofiarowania modlitw za
zmarłych, zwłaszcza poprzez Świętą
Ofiarę Eucharystyczną, jest wyraźną
wskazówką wiary Kościoła w
oczyszczenie poza śmiercią. Nie
byłoby sensu modlić się za zmarłych,
gdyby nie można było im pomóc.

Czyściec można zatem uznać za stan
czasowego i bolesnego oddalenia od
Boga, w którym odpuszczane są



grzechy powszednie, oczyszczana
jest skłonność do zła, jaką grzech
pozostawia w duszy, oraz
pokonywana jest „kara doczesna” z
powodu grzechu. Rzeczywiście,
grzech nie tylko obraża Boga i
szkodzi samemu grzesznikowi, ale
przez komunię świętych szkodzi
Kościołowi, światu, całej ludzkości.
Ale modlitwa Kościoła za zmarłych w
jakiś sposób przywraca porządek i
sprawiedliwość oraz pojednywa nas
definitywnie z Bogiem.

W czyśćcu jest wiele cierpienia, w
zależności od sytuacji, w jakiej ktoś
się znajduje. Jest to jednak ból o
wielkim znaczeniu, „ból
błogosławiony” (por. Benedykt XVI, 
Spe Salvi, 47). Chrześcijanie są więc
zaproszeni do szukania oczyszczenia
z grzechów w obecnym życiu
poprzez żal, umartwienie,
zadośćuczynienie i święte życie.

Paul O’Callaghan



Bibliografia podstawowa

—Katechizm Kościoła Katolickiego,
988-1050.

Polecane lektury

—Św. Jan Paweł II, Katecheza o
Wyznaniu Wiary IV: Wierzę w Boga w
życiu wiecznym, Palabra, Madryt
2000 (rozprawy od 25-V-1999 do 4-
VIII-1999).

—Benedykt XVI, Spe salvi, 30-XI-2007.

—Św. Josemaría, Homilia Nadzieja
chrześcijanina, w Przyjaciele Boga,
205-221.

[1] Por. Instrukcja Ad resurgendum
cum Christo Kongregacji Nauki
Wiary (2016) dotycząca pochówku
ciał zmarłych oraz przechowywaniu
prochów w przypadku kremacji.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/temat-19-zmartwychwstanie-

ciala/ (23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-19-zmartwychwstanie-ciala/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-19-zmartwychwstanie-ciala/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-19-zmartwychwstanie-ciala/

	Temat 19. Zmartwychwstanie ciała

