
opusdei.org

Temat 18. Nauka
społeczna Kościoła

Dobra nowina o zbawieniu
domaga się obecności Kościoła
w świecie. Ewangelia jest w
istocie głoszeniem przemiany
świata według Bożego planu.
Nauka społeczna Kościoła jest
częścią teologii moralnej o
charakterze społecznym,
wywodzi się z chrześcijańskiej
koncepcji człowieka i życia
politycznego. Nauka Kościoła o
moralności społecznej uczy, że
istnieje wyższość dóbr
duchowych i moralnych nad
dobrami materialnymi.



05-11-2022

Geneza Nauki Społecznej Kościoła

Jezus Chrystus, nasz Zbawiciel,
„pragnie, aby wszyscy ludzie zostali
zbawieni i doszli do poznania
prawdy” (1 Tm 2,4). Kościół
kontynuuje w świecie głoszenie
Ewangelii, dobrej nowiny o
zbawieniu, zapowiedzianej przez
Jezusa Chrystusa: „Kościół, uczestnik
radości i nadziei, niepokojów i
smutków ludzi, solidaryzuje się z
każdym mężczyzną i z każdą kobietą,
w każdym miejscu i o każdym czasie,
i niesie im radosną nowinę o
Królestwie Bożym, które przyszło do
nich i wciąż przychodzi przez Jezusa
Chrystusa”[1].

Dobra nowina o zbawieniu wymaga
obecności Kościoła w świecie: Kościół
udziela sakramentów, głosi Słowo



Boże i oferuje liczne nauki, które
dotyczą spraw społecznych ze
względu na ich skutki
antropologiczne i etyczne.
„Współżycie społeczne często
wpływa na jakość życia, a więc
określa warunki, w jakich każdy
mężczyzna i każda kobieta
postrzegają samych siebie i swoje
powołanie. Z tego powodu Kościół
nie jest obojętny na to wszystko, co
społeczeństwo wybiera, produkuje i
czym żyje, na moralną, to znaczy
prawdziwie ludzką i uczłowieczającą
moralność życia społecznego”[2].

Głoszenie zbawienia właściwe dla
chrześcijaństwa nie prowadzi do
oderwania się od świata i
społeczeństwa, tak jakbyśmy chcąc
być prawdziwymi chrześcijanami
mieli odłożyć na bok dobro wspólne.
„Miłość chrześcijańska nie jest
niczym abstrakcyjnym, oznacza
oddanie realne i totalne w służbę
Boga i wszystkich ludzi (...) wymaga



sprawiedliwości, solidarności,
odpowiedzialności rodzinnej i
społecznej, ubóstwa, radości,
czystości, przyjaźni” (Św. Josemaría, 
Rozmowy z prałatem Escriva, nr 62).

Ewangelia jest bowiem głoszeniem
przemiany świata zgodnie z Bożym
planem. Dlatego polityka,
gospodarka, praca i kultura nie są
obojętne dla wiary chrześcijańskiej,
gdyż mają istotny wpływ na życie
wiernych Kościoła. Na przykład
ekonomiczna sytuacja, w której nie
ma czasu na opiekę nad dziećmi lub
która nie zapewnia niezbędnych
środków finansowych na utrzymanie
rodziny, może być poważną
przeszkodą w rozwoju własnego
powołania w małżeństwie. Jeśli
pasterze Kościoła odnoszą się do tych
kwestii, to nie dlatego, że chcą
zaproponować techniczne
rozwiązania, ale dlatego, że są
zaniepokojeni ich wpływem na życie
wiernych. Warto pamiętać, że



„właściwe posłannictwo, jakie
Chrystus powierzył swemu
Kościołowi, nie ma charakteru
politycznego, gospodarczego czy
społecznego: cel bowiem, jaki
Chrystus nakreślił Kościołowi, ma
charakter religijny. Ale z tejże
właśnie religijnej misji wypływa
zadanie, światło i siły, które służyć
mogą założeniu i utwierdzeniu
wspólnoty ludzkiej według prawa
Bożego”[3].

Nauka społeczna Kościoła jest częścią
teologii moralnej o charakterze
społecznym, która wywodzi się z
chrześcijańskiego rozumienia
człowieka i życia politycznego.
Oznacza to z jednej strony, że
działania osoby, moralność osobista
nie są tożsame z działaniami
zgłębianymi przez moralność
społeczną, gdyż zasady, kryteria
oceny i dyrektywy nauki społecznej
są bardzo szerokie i jest w nich
miejsce na wielki pluralizm: nie ma



jednego rozwiązania dylematów
gospodarczych czy politycznych. Z
drugiej strony, nauka Kościoła nie
proponuje rozwiązań społecznych
poprzez rozważanie dylematów etyki
osobistej.

Moralność społeczna Kościoła
istniała od zawsze, ponieważ Kościół
zawsze interesował się
społeczeństwem, w którym żyje:
„Przez swoją naukę społeczną
Kościół przyjmuje na siebie
obowiązek przepowiadania, który
powierzył mu Pan. Urzeczywistnia
on w wydarzeniach historycznych
Chrystusowe orędzie wyzwolenia i
odkupienia, Ewangelię Królestwa.
Kościół, głosząc Ewangelię, „w imię
Chrystusa przypomina człowiekowi o
jego godności i powołaniu do
wspólnoty osób; poucza go o
wymaganiach sprawiedliwości i
pokoju zgodnych z Bożą
mądrością”(KKK, 2419)”[4]. W
pierwszych wiekach zainteresowanie



to wyrażało się z jednej strony w
zachęcaniu do dobrych uczynków,
zwłaszcza miłosierdzia, z drugiej zaś
w piętnowaniu niesprawiedliwości,
zwłaszcza tych, których rozwiązanie
nie leżało w rękach tych, którzy ich
doznali.

Zasady Społecznej Nauki Kościoła

Ogólnie rzecz biorąc, moralność
społeczna Kościoła uczy, że istnieje
wyższość dóbr duchowych i
moralnych nad dobrami
materialnymi. Kościół troszczy się o
integralne dobro ludzkości, które
obejmuje także dobrobyt materialny,
ale jego misja ma charakter
duchowy: stąd troska przedstawicieli
Kościoła nie dotyczy instrumentów
organizacji społeczeństwa ludzkiego,
które są zazwyczaj polityczne lub
gospodarcze, ale propagowania
moralności społecznej zgodnej z
Ewangelią. Do zwykłych chrześcijan
w ich pracy i pozycji w



społeczeństwie należy poszukiwanie
sposobów realizacji tego wspólnego
dobra. Niemniej Magisterium
prowadzi wiernych, proponując im
zasady działania, a techniczny dobór
środków pozostawia zazwyczaj w
gestii tych, którzy kierują różnymi
dziedzinami pracy społecznej.

Głoszenie wiary przez Magisterium
przy obserwacji rzeczywistości
społecznej przechodzi przez różne
etapy. Po pierwsze, nauka społeczna
Kościoła nie ogranicza się do
oferowania zrozumienia realiów
społecznych: kultury, polityki,
gospodarki, edukacji itp. ale
prowadzi do kształtowania ich
zgodnie z prawdą o Bogu i Jego
stworzeniu, którą człowiek strzeże i
do której należy. Po drugie, te
teoretyczne nauki i ich praktyczne
konsekwencje dały początek 
zasadom moralnym, które tworzą
podstawy organizacji społecznej o
trwałej wartości i w sposób jednolity:



„stanowią podstawowy wyraz
prawdy o społeczeństwie. Poruszają
one każde sumienie i zachęcają do
wpływania w sposób wolny na
innych”[5]. Te zasady to godność
osoby, dobro wspólne, solidarność i
pomocniczość.

A) Godność osoby

Zasada godności osoby zajmuje
centralne miejsce w nauce społecznej
Kościoła. Oznacza to rozpoznanie i
poszanowanie, że osoba jest otwarta
na Boga, ponieważ dzięki swojej
inteligencji i woli osiąga wolność,
która stawia ją ponad wszystkimi
innymi stworzeniami. Z drugiej
strony, osoba nie może być
wykorzystywana jako środek do
osiągnięcia celów społecznych, np.
poprzez nadużywanie pracowników
lub oszukiwanie obywateli. Ponadto
Kościół uważa, że każda osoba jest
wyjątkowa i niepowtarzalna, tak że
nie jest możliwe tłumienie pewnych



osób lub ich praw podstawowych w
celu realizacji celów społecznych,
jakkolwiek pilne by się one
wydawały. Przekonanie to znajduje
swoje zastosowanie w pozostałych
trzech zasadach, które niejako je
precyzują.

B) Dobro wspólne

Dobro wspólne to „suma warunków
życia społecznego, jakie bądź
zrzeszeniom, bądź poszczególnym
członkom społeczeństwa pozwalają
osiągać pełniej i łatwiej własną
doskonałość”[6]. Można zauważyć, że
dobro wspólne nie jest definiowane
jako zbiór rzeczy do podziału między
członków społeczeństwa, ale raczej
jako warunki, które umożliwiają
rozwój osobowy i których nikt nie
może zawłaszczyć na wyłączność: są
to warunki, które osiąga się przy
współpracy wszystkich i z których
wszyscy korzystają. Można by
zaproponować różne określenia, aby



zrozumieć dobro wspólne, ale
klasyczne jest określenie go jako
wielkiej orkiestry. W orkiestrze
doskonałość każdego muzyka
przyczynia się do lepszego brzmienia
całej orkiestry, ale jednocześnie
profesjonalna dyscyplina orkiestry
skłania każdego muzyka do dawania
z siebie wszystkiego. Dobro wspólne
to warunki, które w naturalny
sposób prowadzą każdą jednostkę do
doskonalenia się, a jednocześnie
pozwalają indywidualnym talentom
owocować z korzyścią dla
wszystkich. Katechizm Kościoła
Katolickiego ( 1907-1909) uczy, że
dobro wspólne obejmuje trzy
zasadnicze elementy: poszanowanie
podstawowych praw osoby ludzkiej
(życie, wolność, własność prywatna
itp.), dobrobyt społeczny i
możliwości rozwoju (dostęp do
pożywienia, odzieży, zdrowia, pracy,
edukacji i kultury itp.) oraz pokój,
który jest wynikiem sprawiedliwego
porządku społecznego. Benedykt XVI



definiuje je w ten sposób: „Obok
dobra jednostek istnieje dobro
związane z życiem społecznym osób:
dobro wspólne. Jest to dobro «nas-
wszystkich», czyli poszczególnych
osób, rodzin oraz grup pośrednich,
tworzących wspólnotę społeczną. Nie
jest to dobro poszukiwane dla niego
samego, ale ze względu na osoby,
które należą do wspólnoty społecznej
i które tylko w niej mogą
rzeczywiście i bardziej skutecznie
osiągnąć swoje dobro. Pragnienie 
dobra wspólnego i działanie na jego
rzecz stanowi wymóg
sprawiedliwości i miłości” (Caritas in
Veritate, nr 7)

Choć dobro wspólne nie odnosi się
do rzeczy, Kościół uczy również, że
dobra ziemi zostały stworzone przez
Boga dla wszystkich. „Docieramy
znów do pierwszej zasady całego
porządku społeczno-etycznego, a jest
to zasada powszechnego używania
dóbr”[7]. Powszechne przeznaczenie



dóbr jest najskuteczniejsze, gdy
respektowana jest własność
prywatna, ponieważ to, co należy do
wszystkich, nie należy do nikogo i
kończy się zaniedbaniem. Ponadto,
gdy osoba nie może posiadać
własnego majątku, traci
zainteresowanie swoją działalnością
i w końcu porzuca swoją pracę,
generując wszelkiego rodzaju
ubóstwo. W każdym razie własność
prywatna nie jest absolutna,
ponieważ należy z niej korzystać z
uwzględnieniem odpowiedzialności,
jaką wszyscy ponosimy za dobro
innych (solidarność), a także dlatego,
że w pewnych wyjątkowych
sytuacjach dobro wspólne może
wymagać przyznania potrzebującym
prawa do korzystania z prywatnych
dóbr - kryzys humanitarny, wojna
itp. Ale poza takimi wyjątkowymi
okolicznościami najskuteczniejszym i
najbardziej humanitarnym
sposobem na osiągnięcie
powszechnego przeznaczenia dóbr



jest poszanowanie własności
prywatnej.

C) Pomocniczość

Kościół, definiując zasadę
pomocniczości, przypomina, że
„społeczność wyższego rzędu nie
powinna ingerować w wewnętrzne
sprawy społeczności niższego rzędu,
pozbawiając ją kompetencji, lecz
raczej winna wspierać ją w razie
konieczności i pomóc w koordynacji
jej działań z działaniami innych grup
społecznych, dla dobra wspólnego”[8].

Zasada pomocniczości nakazuje
wiernym chrześcijanom dochodzić
swoich praw i wypełniać obowiązki,
aby instytucje społeczne mogły
spełniać swoją pierwotną funkcję.
Konkretyzuje się to między innymi w
potrzebie uczestnictwa wiernych
Kościoła w życiu publicznym; bez
tego uczestnictwa bowiem bardzo
trudno byłoby uwydatnić ludzkie i
często chrześcijańskie motywy, dla



których powstały instytucje
społeczne, przynajmniej na
Zachodzie.

D) Solidarność

Solidarność to termin nawiązujący
do koncepcji z prawa rzymskiego.
Gdy grupa osób, które nie były ze
sobą spokrewnione, chciała podjąć
jakąś wspólną działalność, można
było zawrzeć umowę „in solidum”.
Poprzez tę figurę prawną każda ze
stron umowy była zobowiązana do
zapłaty, w razie potrzeby, całości
długu zaciągniętego przez całą
grupę. W ten sposób prawo
gwarantowało, że ten, kto pożyczył
pieniądze, mógł je odzyskać od
konkretnej osoby lub rodziny.
Solidarność odnosi się do tego
sposobu rozumienia własnej
odpowiedzialności za całość grupy,
która jest rozumiana jako
społeczeństwo obywatelskie. Stąd jej
definicja jako „mocna i trwała wola



angażowania się na rzecz dobra
wspólnego, czyli dobra wszystkich i
każdego, wszyscy bowiem jesteśmy
naprawdę odpowiedzialni za
wszystkich” [9]. Dzięki wierze
chrześcijanin ma większą motywację
do życia solidarnego, bo wie, że
wszyscy jesteśmy dziećmi tego
samego Ojca i idzie za przykładem
Chrystusa, który solidaryzuje się ze
wszystkimi.

Ważny przejaw solidarności polega
na wypełnianiu swoich obowiązków
i zobowiązań. Na przykład
przedsiębiorca ma podstawowe
zadanie wynikające z solidarności -
tworzenie miejsc pracy, w których
ludzie mogą uczciwie i
odpowiedzialnie zarabiać na życie i
utrzymywać swoje rodziny. Ponadto
ci, którzy, podobnie jak
przedsiębiorcy, mają większe
możliwości przyczyniania się do
dobra wspólnego, mogą podejmować
inne projekty pomocy społecznej;



należy jednak pamiętać, że
solidarność nie jest „pomocą
społeczną”, ale musi zapewniać
autentyczny rozwój człowieka, który
ma miejsce przede wszystkim wtedy,
gdy każdej osobie pozwala się
wykorzystać swoje talenty w służbie
innym. Dlatego Kościół naucza, że
„działalność przedsiębiorców jest
„szlachetnym powołaniem
zmierzającym do wytwarzania
bogactwa i udoskonalania świata dla
wszystkich” (Laudato si, nr 129)”[10].

Istnieje rozróżnienie między
solidarnością a sprawiedliwością.
Sprawiedliwość wymaga
poszanowania i oddania innym tego,
co „ich”, podczas gdy solidarność
prowadzi do oddania innym czegoś,
co jest nasze, powodowani troską,
jaką mamy o dobro innych, które jest
równie ważne jak nasze własne.
„Miłość jest większa od
sprawiedliwości, ponieważ kochać to
znaczy dawać, ofiarować coś mojego



drugiemu; ale nie ma nigdy miłości
bez sprawiedliwości, która nakazuje,
by dać drugiemu to, co jest jego, co
mu się należy dlatego, że istnieje i
działa” (Caritas in Veritate, nr 6).

Sposoby oddziaływania na
społeczeństwo

Pierwszym sposobem wywierania
wpływu na społeczeństwo przy
pomocy nauki społecznej Kościoła
jest rozpowszechnianie tej nauki. Dla
opracowania tematycznego ważne
jest wykorzystanie Kompendium
Nauki Społecznej Kościoła. „Do ludzi
świeckich, włączonych we wszystkie
sytuacje i struktury właściwe życiu
świeckiemu, należy w szczególny
sposób bardziej naglące i
powszechniejsze zadanie
uporządkowania wszystkich spraw
doczesnych w świetle doktrynalnych
zasad Magisterium. Wypełniają oni
to zadanie z niezbędną autonomią
osobistą w obliczu konkretnych



decyzji, które mają podjąć w swoim
życiu społecznym, rodzinnym,
politycznym, kulturalnym, itp.” (Św.
Josemaría, Rozmowy z prałatem
Escriva, nr 11).

Drugim ważnym elementem jest
podkreślenie sposobów jej
zastosowania w praktyce. W ramach
tego drugiego aspektu, którego celem
jest podkreślenie stosowania nauki
społecznej Kościoła w ramach
codziennej działalności społecznej,
dużą rolę odgrywają pracodawcy. Na
przykład tworzenie miejsc pracy i ich
sprawiedliwe wynagradzanie jest
jednym z największych dóbr
społecznych, jakie można
wytworzyć. W każdym razie dobrze
wykonana praca oraz dostarczanie
wysokiej jakości towarów i usług jest
już bardzo skutecznym sposobem
przyczyniania się do wspólnego
dobra samego społeczeństwa. „Praca,
wszelka praca, jest świadectwem
godności człowieka, jego panowania



nad stworzeniem. Jest okazją do
rozwoju własnej osobowości. Jest
więzią jedności z innymi ludźmi;
źródłem utrzymania własnej
rodziny; sposobem przyczyniania się
do ulepszenia społeczności, w której
żyjemy i do postępu całej
ludzkości” (Św. Josemaría, To
Chrystus Przechodzi, nr 47).

Jest jeszcze trzeci sposób wpływania
na społeczeństwo w bardziej
profesjonalnej lub akademickiej
przestrzeni. W wielu przypadkach
konieczne będzie rozwiązanie
nowych, dotychczas
nierozpatrzonych problemów.
Konieczne jest, aby chrześcijańscy
eksperci z różnych dziedzin
społecznych (gospodarka, polityka,
media, edukacja itp.) zaproponowali
zgodne z doktryną społeczną sposoby
ich rozwiązania. Dokumenty
magisterium społecznego mają
szeroki zakres, tak że jest w nich
miejsce na pluralizm nie tylko opinii,



ale i technicznych możliwości
wejścia na drogę rozwoju. Szanując
zawsze różne opinie, wydaje się w
każdym razie możliwe zaproszenie
ludzi do zastanowienia się, jak
„zrobić więcej dla innych”, bez
zaniedbywania własnych zajęć i
obowiązków.

Cristian Mendoza

Bibliografia

— Papieska Rada ds. Sprawiedliwości
i Pokoju, Kompendium Nauki
Społecznej Kościoła.

[1] Kompendium Nauki Społecznej
Kościoła, nr 60.

[2] Tamże, nr 62.

[3] Sobór Watykański II, Gaudium et
Spes, nr 42.

[4] Kompendium Nauki Społecznej
Kościoła, nr 63.



[5] Kompendium Nauki Społecznej
Kościoła, nr 163.

[6] Sobór Watykański II, Gaudium et
Spes, nr 26.

[7] Św. Jan Paweł II, Laborem
Excercens, nr 19; por. Kompendium
Nauki Społecznej Kościoła, nr
171-184.

[8] Św. Jan Paweł II, Centesimus Annus,
nr 48; por.Pius XI, Quadragesimo
Anno, nr 80.

[9] Św. Jan Paweł II, Sollicitudo Rei
Socialis, nr 38.

[10] Franciszek, Fratelli Tutti, nr 123.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-18-nauka-spoleczna-
kosciola/ (12-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-18-nauka-spoleczna-kosciola/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-18-nauka-spoleczna-kosciola/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-18-nauka-spoleczna-kosciola/

	Temat 18. Nauka społeczna Kościoła

