
opusdei.org

Temat 18. Chrzest i
bierzmowanie

Chrzest udziela
chrześcijaninowi
usprawiedliwienia. Wraz z
bierzmowaniem dziedzictwo
chrzcielne zostaje uzupełnione
darami nadprzyrodzonymi
chrześcijańskiej dojrzałości.

14-12-2012

Chrzest

1. Biblijne podstawy i ustanowienie
sakramentu



Spośród licznych
starotestamentowych zapowiedzi
chrztu wyróżniają się potop
powszechny, przejście przez Morze
Czerwone i obrzezanie, dlatego że
zostają wymienione wprost w
Nowym Testamencie w nawiązaniu
do tego sakramentu (por. 1 P 3, 20-21;
1 Kor 10, 1; Kol 2, 11-12). Wraz z
przyjściem Jana Chrzciciela obrzęd
wody, nawet bez zbawczej
skuteczności, łączy się z
przygotowaniem doktrynalnym, z
nawróceniem i z pragnieniem łaski –
filarami przyszłego katechumenatu.

Jezus zostaje ochrzczony w wodach
Jordanu na początku swojej
publicznej posługi (por. Mt 3, 13-17)
nie z konieczności, tylko z
odkupieńczej solidarności. Przy tej
okazji zostaje ostatecznie wskazana
woda jako element materialny
sakramentalnego znaku. Poza tym
otwierają się niebiosa, zstępuje Duch
pod postacią gołębicy i głos Boga



Ojca potwierdza Boskie synostwo
Chrystusa. Wydarzenia te objawiają
w Głowie przyszłego Kościoła to, co
zostanie później zrealizowane
sakramentalnie w jego członkach.

Później ma miejsce spotkanie z
Nikodemem, podczas którego Jezus
stwierdza pneumatologiczną więź
istniejącą między wodą chrzcielną a
zbawieniem, z której wynika jego
konieczność: „jeśli się ktoś nie
narodzi z wody i z Ducha, nie może
wejść do królestwa Bożego” (J 3, 5).

Tajemnica paschalna nadaje
chrztowi zbawczą wartość. W
rzeczywistości Jezus „mówił o swojej
męce, którą miał wycierpieć w
Jerozolimie, jako o „chrzcie”, którym
miał być ochrzczony (por. Mk 10, 38;
Łk 12, 50). Krew i woda, które
wypłynęły z przebitego boku
ukrzyżowanego Jezusa (por. J 19, 34),
są zapowiedzią chrztu i Eucharystii,



sakramentów nowego
życia” (Katechizm, 1225).

Przed wstąpieniem do nieba Pan
mówi Apostołom: „Idźcie więc i
nauczajcie wszystkie narody,
udzielając im chrztu w imię Ojca i
Syna i Ducha Świętego. Uczcie je
zachowywać wszystko, co wam
przykazałem” (Mt 28, 19-20). Ten
mandat jest wiernie wypełniany
począwszy od Zesłania Ducha
Świętego i wskazuje pierwszorzędny
cel ewangelizacji, który jest nadal
aktualny.

Komentując te teksty, Święty Tomasz
z Akwinu mówi, że ustanowienie
chrztu była wielokrotne: jeśli chodzi
o materię – w chrzcie Chrystusa;
konieczność chrztu została
stwierdzona w J 3, 5; jego stosowanie
rozpoczęło się, kiedy Jezus posłał
swoich uczniów, aby przepowiadali i
chrzcili; skuteczność chrztu pochodzi



z Męki Pańskiej; jego propagowanie
zostało nakazane w Mt 28, 19[1].

2. Usprawiedliwienie i skutki
chrztu

Czytamy w Rz 6, 3-4: „Czyż nie
wiadomo wam, że my wszyscy,
którzyśmy otrzymali chrzest
zanurzający w Chrystusa Jezusa,
zostaliśmy zanurzeni w Jego śmierć?
Zatem przez chrzest zanurzający nas
w śmierć zostaliśmy razem z Nim
pogrzebani po to, abyśmy i my
wkroczyli w nowe życie – jak
Chrystus powstał z martwych dzięki
chwale Ojca”. Chrzest, który
odtwarza w wiernym przejście
Jezusa Chrystusa przez ziemię i Jego
zbawcze działanie, udziela
chrześcijaninowi usprawiedliwienia.
To samo wskazuje Kol 2, 12: „jako
razem z Nim pogrzebani w chrzcie,
w którym też razem zostaliście
wskrzeszeni przez wiarę w moc
Boga, który Go wskrzesił”. Do tego



dochodzi obecnie wpływ wiary,
przez którą, obok obrzędu wody,
„przyoblekamy się w Chrystusa”, jak
potwierdza Ga 3, 26-27: „Wszyscy
bowiem dzięki tej wierze jesteście
synami Bożymi - w Chrystusie
Jezusie. Bo wy wszyscy, którzy
zostaliście ochrzczeni w Chrystusie,
przyoblekliście się w Chrystusa”.

Ta rzeczywistość usprawiedliwienia
przez chrzest przekłada się na
konkretne skutki w duszy
chrześcijanina, które teologia
przedstawia jako skutki
uzdrawiające i wynoszące. Te
pierwsze odnoszą się do
odpuszczenia grzechów, jak
podkreśla Piotrowa prośba:
„Nawróćcie się – powiedział do nich
Piotr – i niech każdy z was ochrzci się
w imię Jezusa Chrystusa na
odpuszczenie grzechów waszych, a
weźmiecie w darze Ducha
Świętego” (Dz 2, 38). Obejmuje to
grzech pierworodny, a u dorosłych



wszystkie grzechy uczynkowe.
Zostaje odpuszczona również cała
kara doczesna i wieczna. Niemniej
jednak, u ochrzczonego pozostają
„pewne doczesne konsekwencje
grzechu, takie jak cierpienie,
choroba, śmierć czy nieodłączne od
życia ułomności, takie jak słabości
charakteru, a także skłonność do
grzechu, którą Tradycja nazywa
pożądliwością lub metaforycznie
„zarzewiem grzechu” (fomes
peccati)” (Katechizm, 1264).

Aspekt wynoszący polega na wylaniu
Ducha Świętego. Istotnie
„wszyscyśmy bowiem w jednym
Duchu zostali ochrzczeni” (1 Kor 12,
13). Chodzi o tego samego „Ducha
Chrystusowego” (Rz 8, 9),
otrzymaliśmy „ducha przybrania za
synów” (Rz 8, 15) jako synowie w
Synu. Bóg udziela ochrzczonemu
łaski uświęcającej, cnót teologalnych
i moralnych oraz darów Ducha
Świętego.



Obok tej rzeczywistości łaski „chrzest
opieczętowuje chrześcijanina
niezatartym duchowym znamieniem
(charakterem) jego przynależności
do Chrystusa. Znamienia tego nie
wymazuje żaden grzech, chociaż z
powodu grzechu chrzest może nie
przynosić owoców
zbawienia” (Katechizm, 1272).

Jako że zostaliśmy ochrzczeni w
jednym Duchu, „aby stanowić jedno
Ciało” (1 Kor 12, 13), włączenie do
Chrystusa jest równocześnie
włączeniem do Kościoła, a w Kościele
jesteśmy połączeni ze wszystkimi
chrześcijanami, również z tymi,
którzy nie są w pełnej komunii z
Kościołem katolickim.

Przypomnijmy wreszcie, że
ochrzczeni są „wybranym
plemieniem, królewskim
kapłaństwem, narodem świetym,
ludem Bogu na własność
przeznaczonym, abyście ogłaszali



dzieła potęgi Tego, który was wezwał
z ciemności do przedziwnego
swojego światła” (1 P 2, 9).
Uczestniczą zatem w powszechnym
kapłaństwie wiernych i
„«zobowiązani są do wyznawania
przed ludźmi wiary, którą otrzymali
od Boga za pośrednictwem
Kościoła» (Sobór Watykański II,
konst. Lumen gentium, 11) i
uczestniczenia w apostolskiej i
misyjnej działalności Ludu
Bożego” (Katechizm, 1270).

3. Konieczność

Katecheza nowotestamentowa
stwierdza kategorycznie o
Chrystusie, że „nie dano ludziom pod
niebem żadnego innego imienia, w
którym moglibyśmy być zbawieni”.
Zważywszy zaś, że bycie
„ochrzczonymi w Chrystusie”
odpowiada „przyobleczeniu się w
Chrystusa” (Ga 3, 27), należy
rozumieć z całą siłą owe słowa



Jezusa, zgodnie z którymi „kto
uwierzy i przyjmie chrzest, będzie
zbawiony; a kto nie uwierzy, będzie
potępiony” (Mk 16, 16). Stąd bierze
się wiara Kościoła w konieczność
chrztu do zbawienia.

To ostatnie należy rozumieć zgodnie
z ostrożnym sformułowaniem
Nauczycielskiego Urzędu Kościoła:
„chrzest jest konieczny do zbawienia
dla tych, którym była głoszona
Ewangelia i którzy mieli możliwość
proszenia o ten sakrament (por. Mk
16, 16). Kościół nie zna oprócz chrztu
innego środka, by zapewnić wejście
do szczęścia wiecznego. Stara się
więc nie zaniedbywać otrzymanego
od Pana nakazu, by „odradzać z
wody i z Ducha Świętego”
wszystkich, którzy mogą być
ochrzczeni. Bóg związał zbawienie z
sakramentem chrztu, ale sam nie jest
związany swoimi
sakramentami” (Katechizm, 1257).



W rzeczywistości istnieją szczególne
sytuacje, w których główne owoce
chrztu można osiągnąć bez
pośrednictwa sakramentalnego.
Sprawiedliwie jednak, skoro nie ma
znaku sakramentalnego, nie istnieje
pewność udzielonej łaski. To, co
kościelna tradycja nazwała chrztem z
krwi i chrztem pragnienia, to nie
„otrzymane akty”, ale zespół
okoliczności, które zbiegają się w
danym podmiocie w określonych
okolicznościach, żeby można było
mówić o zbawieniu. W ten sposób
rozumie się „głębokie przekonanie,
że ci, którzy ponoszą śmierć za
wiarę, nie otrzymawszy chrztu,
zostają ochrzczeni przez swoją
śmierć dla Chrystusa i z
Chrystusem” (Katechizm, 1258). W
analogiczny sposób Kościół
stwierdza, że „każdy człowiek, który
nie znając Ewangelii Chrystusa i Jego
Kościoła, szuka prawdy i pełni wolę
Bożą, na tyle, na ile ją zna, może być
zbawiony. Można przypuszczać, że te



osoby zapragnęłyby wyraźnie chrztu,
gdyby wiedziały o jego
konieczności” (Katechizm, 1260).

Sytuacje chrztu krwi i pragnienia nie
obejmują dzieci zmarłych bez chrztu.
Jeśli o nie chodzi, „Kościół może tylko
polecać je miłosierdziu Bożemu, jak
czyni to podczas przeznaczonego dla
nich obrzędu pogrzebu”. Jednak to
właśnie wiara w miłosierdzie Boga,
który pragnie, by wszyscy ludzie
zostali zbawieni (por. 1 Tm 2, 4),
pozwala nam ufać, że istnieje droga
zbawienia dla dzieci, które umierają
bez chrztu (por. Katechizm, 1261).

4. Obrzędy liturgiczne

„Obrzędy wstępne” usiłują właściwie
rozpoznać wolę kandydatów lub ich
rodziców, aby przyjąć sakrament
oraz jego konsekwencje. Potem
następują czytania biblijne, które
ilustrują tajemnicę chrzcielną i są
komentowane w homilii. Następnie
wzywa się pośrednictwa Świętych, w



obcowanie których będzie włączony
kandydat. Modlitwa egzorcyzmu i
namaszczenie olejem katechumenów
oznacza Bożą opiekę przeciwko
knowaniom złego ducha. Następnie
błogosławi się wodę formułami o
wzniosłej treści katechetycznej, które
nadają kształt liturgiczny węzłowi
woda-Duch. Wiara i nawrócenie
uobecniają się poprzez trynitarne
wyznanie wiary i wyrzeczenie się
Szatana i grzechu.

Następnie wkracza się w fazę
sakramentalną obrzędu „obmyciem
wodą, któremu towarzyszy
słowo” (Ef 5, 26). Obmycie, czy to
przez polanie, czy przez zanurzenie,
powinno odbyć się w taki sposób,
żeby woda spłynęła po głowie, co
oznacza w ten sposób autentyczne
obmycie duszy. Ważną materią
Sakramentu jest woda, uważana za
taką zgodnie z ludzkim zdrowym
rozsądkiem. Kiedy szafarz wylewa
trzykrotnie wodę na głowę



kandydata albo ją zanurza,
wypowiada słowa: „NN., ja ciebie
chrzczę w imię Ojca i Syna i Ducha
Świętego”.

Obrzędy pochrzcielne (lub
wyjaśniające) ilustrują dokonaną
tajemnicę. Namaszcza się głowę
kandydata (jeżeli bezpośrednio
potem nie następuje bierzmowanie),
żeby ogłosić jego udział w
powszechnym kapłaństwie i
wspomnieć przyszłą chryzmację.
Wręcza się białą szatę jako zachętę
do zachowania chrzcielnej
niewinności i jako symbol nowego
udzielonego życia. Świeca zapalona
od paschału symbolizuje światło
Chrystusa, przekazane, aby nowo
ochrzczony żył jak synowie światła.
Obrzęd „effatha”, dokonany w
uszach i w ustach kandydata oznacza
gotowość słuchania i głoszenia słowa
Bożego. Na koniec odmówienie
„Ojcze nasz” przed ołtarzem – w
przypadku dorosłych, w ramach



liturgii eucharystycznej – objawia
nowy stan dziecka Bożego.

5. Szafarz i podmiot

Zwyczajnym szafarzem chrztu jest
biskup i prezbiter, a w Kościele
łacińskim również diakon. W
przypadku konieczności ochrzcić
może każdy mężczyzna lub kobieta,
nawet niechrześcijanin, pod
warunkiem że będzie miał intencję
uczynienia tego, w co wierzy Kościół,
kiedy tak czyni.

Chrzest jest przeznaczony dla
wszystkich mężczyzn i kobiet, którzy
go jeszcze nie przyjęli. Konieczne
właściwości kandydata zależą od
jego kondycji dziecka lub dorosłego.
Dzieci, które jeszcze nie doszły do
używania rozumu, powinny przyjąć
sakrament w pierwszych dniach
życia, kiedy tylko pozwoli na to ich
stan zdrowia i stan zdrowia matki.
Inne postępowanie jest, używając
mocnego wyrażenia Świętego



Josemaríi „ciężkim uchybieniem
sprawiedliwości i miłości”[2]. W
rzeczywistości, jako brama do życia
łaski, chrzest jest wydarzeniem
całkowicie bezinteresownym, dla
którego ważności wystarczy, żeby nie
był odrzucony. Z drugiej strony wiara
kandydata, która jest koniecznie
wiarą eklezjalną, uobecnia się w
wierze Kościoła. Niemniej jednak,
istnieją określone granice praktyki
chrztu dzieci. Jest ona niegodziwa,
jeżeli brakuje zgody rodziców albo
nie istnieje dostateczna gwarancja
przyszłego wychowania w wierze
katolickiej. Mając na uwadze to
ostatnie, wyznacza się rodziców
chrzestnych, wybieranych spośród
osób o przykładnym życiu.

Dorośli kandydaci przygotowują się
do chrztu poprzez katechumenat, o
strukturze zgodnej z różnymi
praktykami lokalnymi. Mają oni
perspektywę przyjęcia podczas tej
samej ceremonii również



bierzmowania i Pierwszej Komunii
Świętej. W tym okresie usiłuje się
pobudzić pragnienie łaski, co
obejmuje intencję przyjęcia
sakramentu, która jest warunkiem
jego ważności. Jest to związane z
nauczaniem doktryny, która
udzielana stopniowo pragnie
wzbudzić w kandydacie
nadprzyrodzoną cnotę wiary i
prawdziwe nawrócenie serca, co
może domagać się radykalnych
zmian w życiu kandydata.

Bierzmowanie

1. Podstawy biblijne i historyczne

Proroctwa na temat Mesjasza
zapowiadały, że „spocznie na niej [na
różdżce Jessego] Duch Pański” (Iz 11,
2) i to byłoby złączone z jego
wyborem jako wysłannika: „Oto mój
Sługa, którego podtrzymuję,
Wybrany mój, w którym mam
upodobanie. Sprawiłem, że Duch mój
na Nim spoczął; On przyniesie



narodom Prawo” (Iz 42, 1). Prorocki
tekst jest jeszcze wyraźniejszy, kiedy
zostaje włożony w usta Mesjasza:
„Duch Pana Boga nade mną, bo Pan
mnie namaścił. Posłał mnie, by głosić
dobrą nowinę ubogim” (Iz 61, 1).

Podobna rzecz jest zapowiadana
również dla całego ludu Bożego. Jego
członkom Bóg mówi: „Ducha mojego
chcę tchnąć w was i sprawić, byście
żyli według mych nakazów” (Ez 36,
27), natomiast w Jl 3, 2 podkresla się
powszechność tego
rozprzestrzenienia: „nawet na
niewolników i niewolnice wyleję
Ducha mego w owych dniach”.

W tajemnicy Wcielenia dokonuje się
mesjańskie proroctwo (por. Łk 1, 35)
potwierdzone, dopełnione i
ogłoszone publicznie podczas
namaszczenia w Jordanie (por. Łk 3,
21-22), kiedy na Chrystusa zstępuje
Duch Święty w postaci gołębicy, a
głos Ojca aktualizuje proroctwo o



wybraństwie. Sam Pan przedstawia
się na początku swojego
posługiwania jako Namaszczony
przez Boga, w którym spełniają się
proroctwa (por. Łk 4, 18-19) i
pozwala się prowadzić przez Ducha
(por. Łk 4, 1; 4, 14; 10, 21) do samego
momentu swojej śmierci (por. Hbr 9,
14).

Przed ofiarowaniem swojego życia za
nas Jezus obiecał zesłanie Ducha
Świętego (por. J 14 ,16; 15, 26; 16, 13)
co rzeczywiście nastąpiło w dzień
Pięćdziesiątnicy (por. Dz 2, 1-4) w
bezpośrednim nawiązaniu do
proroctwa Joela (por. Dz 2, 17-18),
dając w ten sposób początek
powszechnemu posłaniu Kościoła.

Sam Duch wylany w Jerozolimie na
Apostołów jest przez nich udzielany
ochrzczonym poprzez włożenie rąk i
modlitwę (por. Dz 8, 14-17; 19, 6); ta
praktyka stała się tak znana w
pierwotnym Kościele, że jest



zaświadczona w Liście do
Hebrajczyków jako część
„podstawowych nauk” i
„fundamentu” (Hbr 6, 1-2). Ten
biblijny obraz jest uzupełniany
tradycją Pawłową i Janową, która
wiąże pojęcia „namaszczenia” i
„pieczęci” z Duchem wylanym na
chrześcijan (por. 2 Kor 1, 21-22; Ef 1,
13; 1 J 2, 20.27). To ostatnie znalazło
liturgiczny wyraz już w najstarszych
dokumentach w postaci
namaszczenia kandydata wonnym
olejem.

Te same dokumenty zaświadczają
pierwotną obrzędową jedność trzech
sakramentów inicjacyjnych,
udzielanych podczas celebracji
paschalnej prowadzonej przez
biskupa w katedrze. Kiedy
chrześcijaństwo rozpowszechniło się
poza katedry, a chrzest dzieci zaczął
być masowy, nie było już możliwe
dalsze naśladowanie pierwotnej
praktyki. Podczas gdy na zachodzie



zastrzega się bierzmowanie dla
biskupa, oddzielając je od chrztu, na
wschodzie zachowuje się jedność
sakramentów inicjacyjnych,
udzielanych współcześnie
noworodkowi przez prezbitera. Do
tego na wschodzie dołącza się
rosnące znaczenie namaszczenia 
myronem, które rozciąga się na różne
części ciała. Na zachodzie włożenie
rąk staje się ogólnym włożeniem rąk
na wszystkich bierzmowanych,
podczas gdy każdy z osobna
otrzymuje namaszczenie na czole.

2. Znaczenie liturgiczne i skutki
sakramentalne

Krzyżmo złożone z oliwy z oliwek i
balsamu zostaje poświęcone przez
biskupa lub patriarchę, i tylko przez
niego, podczas Mszy Krzyżma.
Namaszczenie bierzmowanego
świętym Krzyżmem jest znakiem
jego poświęcenia. „Bierzmowanie
sprawia, że chrześcijanie, to znaczy



ci, którzy zostali namaszczeni,
uczestniczą głębiej w posłaniu Jezusa
Chrystusa i w pełni Ducha Świętego,
którą On posiada, aby całe ich życie
wydawało „miłą Bogu wonność
Chrystusa” (por. 2 Kor 2, 15). Przez
namaszczenie bierzmowany
otrzymuje „znamię”, pieczęć Ducha
Świętego” (Katechizm, 1294-1295).

To namaszczenie jest liturgicznie
poprzedzane, kiedy nie odbywa się
bezpośrednio po chrzcie,
odnowieniem przyrzeczeń
chrzcielnych oraz wyznaniem wiary
bierzmowanych. „W ten sposób
widać wyraźnie, że bierzmowanie
jest dalszym ciągiem
chrztu” (Katechizm, 1298). Potem w
liturgii rzymskiej następuje extensio
manuum dla wszystkich
bierzmowanych przez biskupa, kiedy
wypowiadana jest modlitwa o
wysokiej treści epikletycznej (to
znaczy, wezwania i błagania). W ten
sposób dochodzi się do właściwie



sakramentalnego rytuału, który
dokonuje się „przez namaszczenie
krzyżmem na czole, którego
dokonuje się wraz z nałożeniem ręki
i przez słowa: Accipe signaculum doni
Spiritus Sancti – «Przyjmij znamię
daru Ducha Świętego»”. W
Kościołach wschodnich
namaszczenia dokonuje się na
najbardziej znaczących częściach
ciała, czemu towarzyszy przy
każdym namaszczeniu następująca
formuła: „Signaculum doni Spiritus
Sancti – Pieczęć daru Ducha
Świętego” (Katechizm, 1300). Rytuał
kończy się pocałunkiem pokoju jako
przejawem kościelnej komunii z
biskupem (por. Katechizm, 1301).

W ten sposób bierzmowanie posiada
wewnętrzną jedność z chrztem,
chociaż nie jest ona koniecznie
wyrażana w samym obrzędzie.
Poprzez bierzmowanie dziedzictwo
chrzcielne kandydata jest dopełniane
nadprzyrodzonymi darami



charakterystycznymi dla
chrześcijańskiej dojrzałości.
Bierzmowania udziela się jeden raz,
ponieważ sakrament ten „wyciska on
w duszy niezatarte duchowe znamię,
„charakter”, który jest znakiem, że
Jezus Chrystus naznaczył
chrześcijanina pieczęcią swego
Ducha, przyoblekając go mocą z
wysoka, aby był Jego
świadkiem” (Katechizm, 1304). Przez
bierzmowanie chrześcijanie
otrzymują w szczególnej obfitości
dary Ducha Świętego, pozostają
ściślej związani z Kościołem „i w ten
sposób jeszcze mocniej zobowiązani
są, jako prawdziwi świadkowie
Chrystusowi, do szerzenia wiary
słowem i uczynkiem oraz do
bronienia jej”[3].

3. Szafarz i podmiot

Jako następcy Apostołów, tylko
biskupi są „naturalnymi włodarzami
udzielanego na ich terenie



bierzmowania”[4]. W rycie łacińskim
zwyczajnym szafarzem
bierzmowania jest wyłącznie biskup.
Prezbiter może ważnie bierzmować
tylko w przypadkach przewidzianych
ustawodawstwem ogólnym (chrzest
dorosłych, przyjęcie do komunii z
Kościołem katolickim, zrównanie w
prawie z biskupem diecezjalnym,
niebezpieczeństwo śmierci) albo
kiedy otrzymuje szczególne
upoważnienie, albo kiedy jest
chwilowo w tym celu wyznaczony
przez biskupa. W Kościołach
wschodnich zwyczajnym szafarzem
bierzmowania jest również
prezbiter, który powinien zawsze
używać krzyżma poświęconego
przez patriarchę lub biskupa.

Jako sakrament inicjacji
bierzmowanie jest przeznaczone dla
wszystkich chrześcijan, nie tylko dla
niektórych wybranych. W rycie
łacińskim jest udzielane po dojściu
przez kandydata do wieku używania



rozumu. Konkretny wiek zależy od
miejscowych praktyk, które powinny
szanować inicjacyjny charakter tego
sakramentu. Wymagane jest
uprzednie przygotowanie, szczera
intencja i stan łaski.

Philip Goyret

Bibliografia podstawowa

Katechizm Kościoła Katolickiego,
1212-1321

Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego, 251-270

--------------------------------------

[1] Por. Święty Tomasz z Akwinu, In
IV Sent, d. 3, q. 1, a. 5, sol. 2.

[2] Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, 78.

[3] II Sobór Watykański, konstytucja
dogmatyczna Lumen Gentium, 11.



[4] Ibidem, 26.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-18-chrzest-i-
bierzmowanie/ (10-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-18-chrzest-i-bierzmowanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-18-chrzest-i-bierzmowanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-18-chrzest-i-bierzmowanie/

	Temat 18. Chrzest i bierzmowanie

