
opusdei.org

Temat 17. Liturgia i
sakramenty ogółem

Chrześcijańska liturgia jest
zasadniczo actio Dei, która
jednoczy nas z Jezusem
Chrystusem przez Ducha
Świętego (por. adhortacja
apostolska Sacramentum
caritatis, 37).

15-12-2012

1. Tajemnica paschalna - Tajemnica
żywa i ożywiająca

Słowa i działania Jezusa podczas Jego
życia w ukryciu w Nazarecie i



podczas Jego publicznej posługi były
zbawcze i uprzedzały siłę Jego
tajemnicy paschalnej. „Gdy
nadchodzi Jego Godzina (por. J 13, 1;
17, 1), przeżywa jedyne wydarzenie
w historii, które nie przemija: Jezus
umiera, zostaje pogrzebany,
zmartwychwstaje i zasiada po
prawicy Ojca „raz na zawsze” (Rz 6,
10; Hbr 7, 27; 9, 12). Jest to
wydarzenie rzeczywiste, które miało
miejsce w naszej historii, ale jest ono
wyjątkowe, ponieważ wszystkie inne
wydarzenia historyczne występują
tylko raz i przemijają, znikają w
przeszłości. Misterium Paschalne
Chrystusa – przeciwnie – nie może
pozostawać jedynie w przeszłości,
ponieważ przez swoją Śmierć
zniweczył On śmierć, a ponadto to,
kim Chrystus jest, to, co uczynił i co
wycierpiał dla wszystkich ludzi,
uczestniczy w wieczności Bożej,
przekracza wszelkie czasy i jest w
nich stale obecne. Wydarzenie
Krzyża i Zmartwychwstania trwa i



pociąga wszystko ku
Życiu” (Katechizm, 1085).

Jak wiemy, „u początku bycia
chrześcijaninem nie ma decyzji
etycznej czy jakiejś wielkiej idei, jest
natomiast spotkanie z wydarzeniem,
z Osobą, która nadaje życiu nową
perspektywę, a tym samym
decydujące ukierunkowanie”[1]. A
zatem „źródłem naszej wiary i
liturgii eucharystycznej jest bowiem
samo wydarzenie: dar, jaki Chrystus
uczynił z samego siebie w tajemnicy
paschalnej”[2].

2. Tajemnica paschalna w czasach
Kościoła: liturgia i sakramenty

„Tego zaś dzieła odkupienia ludzi i
doskonałego uwielbienia Boga (…)
dokonał Chrystus Pan głównie przez
paschalne misterium swojej
błogosławionej Męki,
Zmartwychwstania i chwalebnego
Wniebowstąpienia”[3]. „Kościół głosi



i celebruje to misterium Chrystusa w
swojej liturgii” (Katechizm, 1068).

„Słusznie przeto uważa się liturgię za
wykonywanie kapłańskiego urzędu
Jezusa Chrystusa; w niej przez znaki
widzialne wyraża się, i w sposób
właściwy poszczególnym znakom
urzeczywistnia uświęcenie
człowieka, a mistyczne Ciało Jezusa
Chrystusa, to jest Głowa ze swymi
członkami, wykonuje całkowity kult
publiczny”[4]. „Całe życie liturgiczne
Kościoła koncentruje się wokół
Ofiary eucharystycznej i
sakramentów” (Katechizm, 1113).

„Chrystus, «siedząc po prawicy Ojca»
i rozlewając Ducha Świętego na
swoje Ciało, którym jest Kościół,
działa obecnie przez sakramenty
ustanowione przez Niego w celu
przekazywania łaski” (Katechizm,
1084).

2.1. Sakramenty: natura,
pochodzenie i liczba



„Sakramenty są skutecznymi
znakami łaski, ustanowionymi przez
Chrystusa i powierzonymi
Kościołowi. Przez te znaki jest nam
udzielane życie Boże. Obrzędy
widzialne, w których celebruje się
sakramenty, oznaczają i
urzeczywistniają łaski właściwe
każdemu sakramentowi” (Katechizm,
1131). „Sakramenty są widzialnymi
znakami (słowa i czynności),
zrozumiałymi dla
człowieka” (Katechizm, 1084).

„Opierając się na nauczaniu Pisma
Świętego, na tradycjach apostolskich
(…) i na zgodnym zdaniu Ojców”,
wyznajemy, że „wszystkie
sakramenty Nowego Przymierza
zostały ustanowione przez Jezusa
Chrystusa”[5].

„W Kościele jest siedem
sakramentów: chrzest,
bierzmowanie (chryzmacja),
Eucharystia, pokuta, namaszczenie



chorych, sakrament święceń,
małżeństwo” (Katechizm, 1113).
„Sakramenty te obejmują wszystkie
etapy i wszystkie ważne momenty
życia chrześcijanina: sprawiają
narodzenie i rozwój
chrześcijańskiego życia wiary,
uzdrowienie i dar posłania. Widać w
tym pewne podobieństwo, jakie
istnieje między etapami życia
naturalnego a etapami życia
duchowego” (Katechizm, 1210).
Stanowią one uporządkowany zbiór,
w którym Eucharystia zajmuje
centrum, ponieważ zawiera samego
Twórcę sakramentów (por. 
Katechizm, 1211).

Sakramenty oznaczają trzy rzeczy: 
przyczynę uświęcającą, którą jest
Śmierć i Zmartwychwstanie
Chrystusa; skutek uświęcający lub
łaskę; oraz cel uświęcenia, którym
jest wieczna chwała. „Sakrament jest
znakiem, który przypomina to, co
było wcześniej, a mianowicie mękę



Chrystusa; który uwidacznia to, co
dokonuje się w nas przez mękę
Chrystusa, a mianowicie łaskę; jest
znakiem profetycznym, to znaczy
zapowiadającym przyszłą
chwałę”[6].

Znak sakramentalny, właściwy dla
każdego sakramentu, stanowią
przedmioty (elementy materialne –
woda, olej, chleb, wino – i ludzkie
gesty – obmycie, namaszczenie,
nałożenie rąk, i tak dalej), które
noszą nazwę materii sakramentu, a
także przez słowa, które wypowiada
szafarz sakramentu, które stanowią
jego formę. W rzeczywistości
„celebracja sakramentalna jest
spotkaniem dzieci Bożych z Ojcem w
Chrystusie i Duchu Świętym;
spotkanie to wyraża się jako dialog
przez czynności i słowa” (Katechizm,
1153).

W liturgii sakramentów istnieje część
niezmienna (to, co w kwestii znaku



sakramentalnego ustanowił sam
Chrystus) oraz części, które Kościół
może zmieniać dla dobra wiernych i
większej czci sakramentów,
dostosowując je do okoliczności
miejsca i czasu[7]. „Żaden obrzęd
sakramentalny nie może być
zmieniany ani poddawany
manipulacji przez szafarza czy przez
wspólnotę” (Katechizm, 1125).

2.2. Skutki i konieczność
sakramentów

Wszystkie sakramenty udzielają łaski
uświęcającej tym, którzy nie stawiają
jej przeszkód[8]. Ta łaska jest „darem
Ducha, który usprawiedliwia nas i
uświęca” (Katechizm, 2003). Poza tym
sakramenty udzielają łaski
sakramentalnej, która jest „właściwa
każdemu sakramentowi” (Katechizm,
1129). Łaska ta jest pewną Bożą
pomocą w osiągnięciu celu tego
sakramentu.



Nie tylko otrzymujemy łaskę
uświęcającą, ale samego Ducha
Świętego. „Przez sakramenty
Kościoła Chrystus udziela członkom
swego Ciała Ducha Świętego i
Uświęciciela” (Katechizm, 739)[9].
Owoc życia sakramentalnego polega
na tym, że Duch Święty przebóstwia
wiernych, jednocząc ich w żywy
sposób z Chrystusem (por. 
Katechizm, 1129).

Trzy sakramenty: chrzest,
bierzmowanie i kapłaństwo udzielają
poza łaską tak zwanego
sakramentalnego znamienia, które
jest niezatartą duchową pieczęcią
odciśniętą w duszy[10], przez którą
chrześcijanin uczestniczy w
kapłaństwie Chrystusa i uczestniczy
w Kościele w zależności od różnych
stanów i funkcji. Sakramentalne
znamię pozostaje na zawsze w
chrześcijaninie jako pozytywna
gotowość na łaskę, jako obietnica i
gwarancja Bożej opieki oraz jako



powołanie do kultu Bożego i do
służby Kościoła. W związku z tym te
trzy sakramenty nie mogą być
powtarzane (por. Katechizm, 1121).

Sakramenty, które Chrystus
powierzył swojemu Kościołowi – a
przynajmniej ich pragnienie – są
konieczne do zbawienia, aby
osiągnąć łaskę uświęcającą, i żaden
nie jest zbędny, chociaż nie wszystkie
są konieczne dla każdego
człowieka[11].

2.3. Skuteczność sakramentów

Sakramenty „są (…) skuteczne,
ponieważ działa w nich sam
Chrystus: to On chrzci, to On działa w
sakramentach, aby udzielać łaski,
jaką oznacza sakrament” (Katechizm,
1127). Skutek sakramentalny
następuje ex opere operato (z
powodu samego faktu, że dokonuje
się znak sakramentalny, na mocy
samego działania)[12]. „Sakrament
nie dokonuje się dzięki



sprawiedliwości człowieka
udzielającego lub przyjmującego
chrzest, ale mocą Boga”[13]. „W
chwili, gdy sakrament jest
celebrowany zgodnie z intencją
Kościoła, moc Chrystusa i Jego Ducha
działa w nim i przez niego,
niezależnie od osobistej świętości
szafarza” (Katechizm, 1128).

Człowiek, który sprawuje sakrament,
staje w służbie Chrystusowi i
Kościołowi, dlatego nosi nazwę 
szafarza sakramentu i nie może nim
być każdy wierny chrześcijański,
tylko w zwyczajnej sytuacji
potrzebuje szczególnego
upodobnienia z Chrystusem
Kapłanem, który udziela sakramentu
święceń[14].

Skuteczność sakramentów pochodzi
od samego Chrystusa, który w nich
działa, „skutki sakramentów zależą
jednak także od dyspozycji tego, kto
je przyjmuje” (Katechizm, 1128). Im



lepsze ma on usposobienie, jeśli
chodzi o wiarę, nawrócenie serca i
przylgnięcie do woli Bożej, tym
obfitsze są skutki łaski, którą
otrzymuje (por. Katechizm, 1098).

„Oprócz tego święta Matka Kościół
ustanowił sakramentalia. Są to znaki
święte, które z pewnym
podobieństwem do sakramentów
oznaczają skutki, przede wszystkim
duchowe, a osiągają je przez
modlitwę Kościoła. Przygotowują one
ludzi do przyjęcia głównego skutku
sakramentów i uświęcają różne
okoliczności życia”[15].
„Sakramentalia nie udzielają łaski
Ducha Świętego na sposób
sakramentów, lecz przez modlitwę
Kościoła uzdalniają do przyjęcia łaski
i dysponują do 1128, 2001
współpracy z nią” (Katechizm, 1670).
„Wśród sakramentaliów znajdują się
najpierw błogosławieństwa (osób,
posiłków, przedmiotów,
miejsc)” (Katechizm, 1671).



3. Liturgia

Chrześcijańska liturgia „jest ze swej
istoty actio Dei, która włącza nas w
Jezusa poprzez Ducha”[16] i posiada
podwójny wymiar: wznoszący i
zstępujący[17]. „Liturgia jest
«czynnością»całego Chrystusa
(Christus totus)” (Katechizm, 1136),
dlatego „liturgię celebruje
caławspólnota, Ciało Chrystusa
zjednoczone ze swoją
Głową” (Katechizm, 1140). W
centrum zgromadzenia znajduje się
w związku z tym sam Jezus Chrystus
(por. Mt 18, 20), teraz
zmartwychwstały i uwielbiony.
Chrystus przewodniczy
zgromadzeniu, które dokonuje
celebracji. On, który działa
nierozerwalnie zjednoczony z
Duchem Świętym, zwołuje
zgromadzenie, zbiera je i naucza. On
– Najwyższy i Odwieczny Kapłan –
jest głównym bohaterem rytualnego
działania, które uobecnia



zaożycielskie wydarzenie, chociaż
posługuje się swoimi szafarzami, aby
odtworzyć (uobecniać rzeczywiście i
prawdziwie, w „tutaj” i „teraz”
celebracji liturgicznej) swoją
odkupieńczą ofiarę i uczynić nas
uczestnikami darów uczty swojej
Eucharystii.

Nie zapominając, że tworzy z
Chrystusem-Głową „jakby jedną
osobę mistyczną”[18], Kościół działa
w sakramentach jako „organicznie
zbudowana” „wspólnota kapłańska”.
Dzięki chrztowi i bierzmowaniu lud
kapłański staje się zdolny do
celebrowania liturgii. Dlatego
„czynności liturgiczne nie są
czynnościami prywatnymi, lecz
kultem Kościoła (…), należą do całego
Ciała Kościoła, uwidoczniają je i na
nie oddziałują. Poszczególnych
natomiast jego członków dosięgają w
różny sposób, zależnie od stopnia
święceń, urzędów i czynnego
udziału”[19].



W każdych obrzędach liturgicznych
współuczestniczy cały Kościół –
niebiosa i ziemia, Bóg i ludzie (por.
Ap 5). Chrześcijańska liturgia,
chociaż jest celebrowana tylko tutaj i
teraz, w konkretnym miejscu i jest
wyrazem określonej wspólnoty, jest z
natury katolicka, pochodzi od całości
i prowadzi do całości, w jedności z
Papieżem, z biskupami w komunii z
Biskupem Rzymu, z wierzącymi
wszystkich epok i miejsc, „aby Bóg
był wszystkim we wszystkich” (1 Kor
15, 28). Z tej perspektywy
fundamentalna jest zasada, że
prawdziwym podmiotem liturgii jest
Kościół, a konkretnie communio
sanctorum wszystkich miejsc i
wszystkich czasów[20]. Dlatego im
bardziej celebracja jest ożywiana tą
świadomością, tym konkretniej
realizuje się w niej sens liturgii.
Wyrazem tej świadomości jedności i
powszechności Kościoła jest
używanie łaciny i śpiewu



gregoriańskiego w niektórych
częściach celebracji liturgicznej[21].

Wychodząc od tych rozważań,
możemy powiedzieć, że
zgromadzeniem, które dokonuje
celebracji, jest wspólnota
ochrzczonych, którzy „poświęcani są
przez odrodzenie i namaszczenie
Duchem Świętym, jako dom duchowy
i święte kapłaństwo, aby przez
wszystkie właściwe chrześcijaninowi
uczynki składać ofiary
duchowe”[22]. To „powszechne
kapłaństwo” jest kapłaństwem
Chrystusa jedynego Kapłana, w
którym uczestniczą wszyscy Jego
członkowie[23]. „W celebracji
sakramentów całe zgromadzenie jest
więc «liturgiem», każdy według
swojej funkcji, ale «w jedności
Ducha», który działa we
wszystkich” (Katechizm, 1144).
Dlatego udział w celebracjach
liturgicznych, chociaż nie obejmuje
całego życia nadprzyrodzonego



wiernych, stanowi dla nich, tak jak
dla całego Kościoła, szczyt, do
którego dąży cała jego działalność i
źródło, z którego czerpie swoją
siłę[24]. W rzeczywistości „Kościół 
przyjmuje siebie i tym samym siebie
wyraża w siedmiu sakramentach,
poprzez które łaska Boża wpływa
konkretnie na egzystencję wiernych,
aby całe ich życie, odkupione przez
Chrystusa, stało się ofiarą miłą
Bogu”[25].

Kiedy odnosimy się do zgromadzenia
jako podmiotu celebracji, oznacza to,
że każdy uczestnik obrzędów
liturgicznych działa jako członek
zgromadzenia, robiąc wszystko i
wyłącznie to, co mu przysługuje. „Nie
wszystkie członki spełniają tę samą
czynność” (Rz 12, 4). Niektórzy są
powołani przez Boga i przez Kościół
do szczególnej służby wspólnocie. Ci
słudzy są wybrani przez sakrament
święceń, przez który Duch Święty
uzdalnia ich do działania w



przedstawianiu Chrystusa-Głowy w
służbie wszystkich członków
Kościoła[26]. Jak wyjaśniał przy
wielu okazjach Jan Paweł II, „in
persona Christi «znaczy więcej niż w
imieniu czy w zastępstwie Chrystusa. 
In persona to znaczy: w swoistym
sakramentalnym utożsamieniu się z
Prawdziwym i Wiecznym Kapłanem,
który Sam tylko Jeden jest
prawdziwym i prawowitym
Podmiotem i Sprawcą tej swojej
Ofiary — i przez nikogo właściwie
nie może być w jej spełnianiu
wyręczony»”[27]. Możemy obrazowo
powiedzieć, jak wskazuje Katechizm,
że „wyświęcony do posługi jest jakby
«ikoną» Chrystusa
Kapłana” (Katechizm, 1142).

„Celebrowane w liturgii misterium
jest jedno, ale formy jego
celebrowania są zróżnicowane.
Bogactwo misterium Chrystusa jest
tak niezgłębione, że żadna tradycja
liturgiczna nie może wyczerpać jego



wymowy” (Katechizm, 1200-1201).
„W Kościele są obecnie używane
następujące tradycje liturgiczne,
czyli obrządki: obrządek łaciński
(głównie rzymski, lecz także
obrządki pewnych Kościołów
lokalnych, jak obrządek
ambrozjański, czy też obrządki
pewnych zakonów), bizantyjski,
aleksandryjski czy koptyjski, syryjski,
ormiański, maronicki i
chaldejski” (Katechizm, 1203).
„Kościół uważa za równe w prawach
i godności wszystkie prawnie uznane
obrządki i chce je na przyszłość
zachować i zapewnić im wszelki
rozwój”[28].

Juan José Silvestre

Bibliografia podstawowa

Katechizm Kościoła Katolickiego,
1066-1098; 1113-1143; 1200-1211 i
1667-1671

Lektury zalecane



Św. Josemaría Escrivá, homilia 
Eucharystia – tajemnica wiary i
miłości, w: To Chrystus przechodzi,
83-94; również 70-80; Rozmowy z
prałatem Escrivá, 115.

J. Ratzinger, Duch liturgii, Klub
Książki Katolickiej, Poznań 2005

J. L. Gutiérrez-Martín, Belleza y
misterio. La liturgia, vida de la
Iglesia, EUNSA (Astrolabio),
Pampeluna 2006, ss. 53-84, 113-126

--------------------------------------

[1] Benedykt XVI, encyklika Deus
caritas est z 25 grudnia 2005 r., 1.

[2] Benedykt XVI, adhortacja
apostolska Sacramentum caritatis z
22 lutego 2007 r., 34.

[3] II Sobór Watykański, konstytucja 
Sacrosanctum Concilium, 5; por. 
Katechizm, 1067.



[4] II Sobór Watykański, 
Sacrosanctum Concilium, 7; por. 
Katechizm, 1070.

[5] Sobór Trydencki: DS 1600-1601;
por. Katechizm, 1114.

[6] Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, III, q. 60, a. 3; por. 
Katechizm, 1130.

[7] Por. Katechizm, 1205; Sobór
Trydencki: DS 1728; Pius XII: DS
3857.

[8] Por. Sobór Trydencki: DS 1606.

[9] Dzieło Ducha Świętego w nas,
„abyśmy żyli życiem Chrystusa
Zmartwychwstałego” (Katechizm,
1091); „jednoczy Kościół z życiem i
posłaniem Chrystusa” (Katechizm,
1092), „uzdrawia i przemienia tych,
którzy przyjmują sakrament,
upodabniając ich do Syna
Bożego” (Katechizm, 1129).



[10] Por. Sobór Trydencki: DS 1609.

[11] Por. Sobór Trydencki: DS 1604.

[12] Por. Sobór Trydencki: DS 1608.

[13] Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, III, q. 68, art. 8.

[14] „Posługa święceń, czyli
kapłaństwourzędowe (por. Sobór
Watykański II, konst. Lumen
gentium, 10.) służy kapłaństwu
chrzcielnemu. Zapewnia ona, że w
sakramentach działa Chrystus przez
Ducha Świętego dla Kościoła.
Zbawcze posłanie powierzone przez
Ojca Jego Synowi wcielonemu zostaje
powierzone Apostołom, a przez nich
ich następcom. Otrzymują oni Ducha
Jezusa, by działać w Jego imieniu i w
Jego osobie (inpersona Christi) (por. J
20, 21-23; Łk 24, 47; Mt 28, 18-20). W
ten sposób szafarz wyświęcony
stanowi więź sakramentalną, która
łączy czynność liturgiczną z tym, co
powiedzieli i uczynili Apostołowie, a



przez nich z tym, co powiedział i
uczynił Chrystus – źródło i
fundament
sakramentów” (Katechizm, 1120).
Chociaż skuteczność sakramentu nie
bierze się z moralnych cnót szafarza,
niemniej jednak jego wiara i
pobożność, poza przyczynianiem się
do osobistego uświęcenia, wielce
sprzyja dobremu usposobieniu
podmiotu, który przyjmuje
sakrament, a w związku z tym
owocowi, jaki dzięki niemu
otrzymuje.

[15] II Sobór Watykański, 
Sacrosanctum Concilium, 60; por. 
Katechizm, 1667.

[16] Benedykt XVI, Sacramentum
caritatis, 37.

[17] „Z jednej strony Kościół,
zjednoczony ze swoim Panem i «w
Duchu Świętym» (Łk 10, 21),
błogosławi Ojca «za Jego dar
niewypowiedziany» (2 Kor 9,15)



przez adorację, uwielbienie i
dziękczynienie. Z drugiej strony, aż
do spełnienia się zamysłu Bożego
Kościół nie przestaje składać Ojcu
«ofiary z otrzymanych od Niego
darów» i prosić Go, by zesłał Ducha
Świętego na te dary, na niego
samego, na wiernych i na cały świat
oraz by przez komunię w śmierci i
zmartwychwstaniu Chrystusa
Kapłana i przez moc Ducha Boże
błogosławieństwa przynosiły owoce
życia «ku chwale majestatu Jego
łaski» (Ef 1, 6)” (Katechizm, 1083).

[18] Pius XII, encyklika Mystici
Corporis cytowana w: Katechizm,
1119.

[19] II Sobór Watykański, 
Sacrosanctum Concilium, 26; por. 
Katechizm, 1140.

[20] „Aby ofiara przyniosła
zbawienie wszystkim, kapłan modli
się: Orate, fratres, ponieważ ta ofiara
jest moja i wasza, całego Kościoła



świętego. Módlcie się, bracia, nawet
gdyby niewielu było was
zgromadzonych; nawet gdyby
fizycznie był obecny tylko jeden
chrześcijanin i nawet gdyby był tylko
sam celebrans - ponieważ każda
Msza jest ofiarą powszechną,
okupem za wszystkie pokolenia,
języki, ludy i narody.Dzięki
obcowaniu świętych wszyscy
chrześcijanie otrzymują łaski z
każdej Mszy, zarówno gdy jest ona
sprawowana wobec tysięcy ludzi, jak
i wtedy, gdy kapłanowi pomaga, jako
jedyny uczestniczący, roztargniony,
być może, chłopiec. W każdym
przypadku ziemia i niebo łączą się,
by wyśpiewywać wraz z Aniołami
Pańskimi: Sanctus, Sanctus,
Sanctus...” (Święty Josemaría Escrivá,
To Chrystus przechodzi, 89).

[21] Por. Benedykt XVI, Sacramentum
caritatis, 62; II Sobór Watykański, 
Sacrosanctum Concilium, 54.



[22] II Sobór Watykański, konstytycja
dogmatyczna Lumen Gentium, 10.

[23] Por. II Sobór Watykański, Lumen
Gentium, 10 i 34; dekret 
Presbyterorum Ordinis, 2.

[24] Por. II Sobór Watykański, 
Sacrosanctum Concilium, 20.

[25] Benedykt XVI, Sacramentum
caritatis, 29.

[26] Por. II Sobór Watykański, 
Presbyterorum Ordinis, 2 i 15.

[27] Jan Paweł II, encyklika Ecclesia
de Eucharistia, 29. W przypisie 59 i
60 przytoczone są wypowiedzi
dwudziestowiecznego Magisterium
w tej kwestii: „Sługa ołtarza działa w
osobie Chrystusa jako głowy, który
ofiaruje w imieniu wszystkich
członków”.

[28] II Sobór Watykański, 
Sacrosanctum Concilium, 4.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-17-liturgia-i-
sakramenty-ogoem/ (23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-17-liturgia-i-sakramenty-ogoem/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-17-liturgia-i-sakramenty-ogoem/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-17-liturgia-i-sakramenty-ogoem/

	Temat 17. Liturgia i sakramenty ogółem

