
opusdei.org

Temat 16. Wierzę w
ciała
zmartwychwstanie i
żywot wieczny.

Ta prawda stwierdza pełnię
nieśmiertelności, do której jest
przeznaczony człowiek. W
związku z tym stanowi
przypomnienie godności osoby
ludzkiej, a zwłaszcza ludzkiego
ciała.

16-12-2012

Prezentacja

https://www.ostatniaszuflada.pl/prezentacje/1-16/T16_Zmartwychwstanie.pptx


Na zakończenie Symbolu
Apostolskiego Kościół ogłasza:
„Wierzę w ciała zmartwychwstanie i
żywot wieczny”. W tej formule
zawarte są w krótki sposób
fundamentalne elementy
eschatologicznej nadziei Kościoła.

1. Zmartwychwstanie ciała

Przy wielu okazjach Kościół głosił
swoją wiarę w zmartwychwstanie
wszystkich zmarłych na koniec
czasów. Chodzi o jakiś sposób
„rozszerzenia” Zmartwychwstania
Jezusa Chrystusa, „pierworodnego
między wielu braćmi” (Rz 8, 29) na
wszystkich ludzi, żywych i umarłych,
sprawiedliwych i grzeszników, jakie
będzie miał miejsce, kiedy On
przyjdzie na koniec czasów. W chwili
śmierci dusza oddziela się od ciała,
przy zmartwychwstaniu ciało i dusza
ponownie łączą się ze sobą na
zawsze (por. Katechizm, 997).
Dogmat o zmartwychwstaniu



zmarłych, mówiąc o pełni
nieśmiertelności, do której jest
powołany człowiek, równocześnie
jest żywym przypomnieniem
godności człowieka, zwłaszcza jeśli
chodzi o ludzkie ciało. Mówi o
dobroci świata, ciała, o wartości
historii przeżywanej dzień po dniu, o
odwiecznym powołaniu materii.
Dlatego przeciwko gnostykom z II
wieku mówiono o
zmartwychwstaniu ciała, to znaczy o
życiu człowieka w jego najbardziej
materialnym, doczesnym, zmiennym
i pozornie nietrwałym aspekcie.

Święty Tomasz z Akwinu uważa, że
nauka o zmartwychwstaniu jest
przyrodzona w odniesieniu do
ostatecznej przyczyny (dlatego że
dusza została stworzona, żeby być
zjednoczona z ciałem i vice versa),
ale jest nadprzyrodzona w
odniesieniu do przyczyny sprawczej
(którą jest Bóg)[1].



Zmartwychwstałe ciało będzie
rzeczywiste i materialne, ale nie
doczesne ani nie śmiertelne. Święty
Paweł sprzeciwia się idei
zmartwychwstania jako
przeobrażenia, które dokonuje się w
ramach ludzkiej historii i mówi o
ciele zmartwychwstałym jako
„chwalebnym” (por. Flp 3, 21) i
„duchowym” (por. 1 Kor 15, 44).
Zmartwychwstanie człowieka, tak
jak zmartwychwstanie Chrystusa,
będzie miało miejsce dla wszystkich
po śmierci.

Kościół nie obiecuje ludziom w
imieniu wiary chrześcijańskiej
ziemskiego życia dającego pewny
sukces. Nie będzie utopii, ponieważ
nasze życie ziemskie będzie zawsze
naznaczone Krzyżem. Równocześnie,
przez przyjęcie chrztu i Eucharystii,
proces zmartwychwstania w jakiś
sposób już się rozpoczął (por. 
Katechizm, 1000). Według Świętego
Tomasza, w zmartwychwstaniu,



dusza uformuje ciało tak głęboko, że
w nim odzwierciedlą się jej cechy
moralne i duchowe[2]. W związku z
tym ostateczne zmartwychwstanie,
które nastąpi wraz z przyjściem
Jezusa Chrystusa w chwale, umożliwi
ostateczny sąd żywych i umarłych.

Odnośnie nauki o zmartwychwstaniu
można dodać cztery refleksje:

– nauka o ostatecznym
zmartwychwstaniu wyklucza teorie o
reinkarnacji, zgodnie z którymi dusza
ludzka po śmierci wędruje do innego
ciała, w razie potrzeby wiele razy, aż
zostanie ostatecznie oczyszczona. W
tej kwestii II Sobór Watykański
mówił o „jednym jedynym biegu
naszego ziemskiego żywota”[3],
ponieważ jest „postanowione
ludziom raz umrzeć” (Hbr 9, 27);

– wyraźnym przejawem wiary
Kościoła w zmartwychwstanie
właśnie ciała jest czczenie relikwi
Świętych;



– chociaż kremacja ludzkich zwłok
nie jest niegodziwa, chyba że została
wybrana z powodów przeciwnych
wierze (kan. 1176 KPK), Kościół żywo
doradza zachowywać pobożny
zwyczaj grzebania zwłok. W
rzeczywistości „ciała zmarłych
powinny być traktowane z
szacunkiem i miłością wypływającą z
wiary i nadziei zmartwychwstania.
Grzebanie zmarłych jest uczynkiem
miłosierdzia względem ciała; jest
uczczeniem dzieci Bożych, będących
świątynią Ducha
Świętego” (Katechizm, 2300);

– zmartwychwstanie zmarłych
zbiega się z tym, co Pismo Święte
nazywa nadejściem „nowego nieba i
nowej ziemi” (Katechizm, 1042; 2 P 3,
13; Ap 21, 1). Nie tylko człowiek
osiąga chwałę, ale cały kosmos, w
którym człowiek żyje i działa,
zostanie przeobrażony. „Kościół, do
którego w Jezusie Chrystusie
jesteśmy wszyscy powołani i w



którym dzięki łasce Bożej
zdobywamy świętość”, czytamy w
konstytucji Lumen Gentium (48),
„osiągnie pełnię dopiero w chwale
niebieskiej, gdy nadejdzie czas
odnowienia wszystkiego (Dz 3, 21) i
kiedy wraz z rodzajem ludzkim
również świat cały, głęboko związany
z człowiekiem i przez niego
zdążający do swego celu, w sposób
doskonały odnowi się w Chrystusie”.
Z pewnością będzie ciągłość między
tym a nowym światem, ale również
znaczące przerwanie ciągłości.
Oczekiwanie ostatecznego
wprowadzenia Królestwa Chrystusa
nie powinno osłabiać, ale ożywiać,
teologalną cnotą nadziei, wysiłek
dbania o postęp ziemski (por. 
Katechizm, 1049).

2. Chrześcijański sens śmierci

Zagadka śmierci człowieka jest
zrozumiała tylko w świetle
Zmartwychwstania Chrystusa. W



rzeczywistości śmierć – utrata
ludzkiego życia – jawi się jako
największe zło w porządku
przyrodzonym, właśnie dlatego że
jest czymś ostatecznym, co zostanie
całkowicie przezwyciężone dopiero
wtedy, kiedy Bóg wskrzesi ludzi w
Chrystusie.

Z jednej strony śmierć jest
przyrodzona w tym znaczeniu, że
dusza może oddzielić się od ciała. Z
tego punktu widzenia śmierć
wyznacza kres ziemskiej wędrówki.
Po śmierci człowiek nie może więcej
zdobywać ani tracić zasług. „Wraz ze
śmiercią decyzja człowieka o
sposobie życia staje się
ostateczna”[4]. Nie będzie miał już
możliwości żalu. Od razu po śmierci
pójdzie do nieba, piekła lub czyśćca.
W tym celu istnieje to, co Kościół
nazywa sądem Bożym szczegółowym
(por. Katechizm, 1021-1022). Fakt, że
śmierć stanowi granicę okresu próby,
służy człowiekowi, aby dobrze



kierować swoim życiem, żeby
wykorzystywać czas i pozostałe
talenty, aby postępować uczciwie,
aby poświęcać się służbie innym.

Z drugiej strony Pismo naucza, że
śmierć weszła na świat z powodu 
grzechu pierworodnego (por. Rdz 3,
17-19; Mdr 1, 13-14; 2, 23-24; Rz 5, 12;
6, 23; Jk 1, 15; Katechizm, 1007). W
związku z tym powinna być uważana
za karę za grzech. Człowiek, który
chciałby żyć w oddaleniu od Boga,
musi zaakceptować przykrość
zerwania ze społecznością i z samym
sobą, będącą owocem jego oddalenia.
Niemniej jednak Chrystus „przyjął ją
[śmierć] aktem całkowitego i
dobrowolnego poddania się woli
Ojca” (Katechizm, 1009). Przez swoje
posłuszeństwo zwyciężył śmierć i
uzyskał zmartwychwstanie dla
ludzkości. Dla kogoś, kto żyje w
Chrystusie przez chrzest, śmierć
nadal jest bolesna i odpychająca, nie
jest już jednak żywym



wspomnieniem grzechu, tylko cenną
okazją możliwości współodkupienia
z Chrystusem poprzez umartwienie i
oddanie innym. „Jeżeliśmy bowiem z
Nim współumarli, wespół z Nim i żyć
będziemy” (2 Tm 2, 11). Z tego
powodu „dzięki Chrystusowi śmierć
chrześcijańska ma sens
pozytywny” (Katechizm, 1010).

3. Życie wieczne w wewnętrznej
komunii z Bogiem

Stwarzając i odkupując człowieka,
Bóg przeznaczył go do wiecznej
komunii ze Sobą, do tego, co Święty
Jan nazywa „życiem wiecznym” albo
do tego, co zwykło się nazywać
„niebem”. W ten sposób Jezus
oznajmia obietnicę Ojca swoim:
„dobrze, sługo dobry i wierny! Byłeś
wierny w rzeczach niewielu, nad
wieloma cię postawię: wejdź do
radości twego pana!” (Mt 25, 21).
Życie wieczne nie jest „ciągiem
następujących po sobie dni



kalendarzowych, ale czymś, co
przypomina moment ostatecznego
zaspokojenia, w którym pełnia
obejmuje nas, a my obejmujemy
pełnię. Byłby to moment zanurzenia
się w oceanie nieskończonej miłości,
w którym czas – przed i potem – już
nie istnieje. Możemy jedynie starać
się myśleć, że ten moment jest
życiem w pełnym znaczeniu, wciąż
nowym zanurzaniem się w głębie
istnienia, podczas gdy po prostu
ogarnia nas radość”[5].

Życie wieczne jest tym, co nadaje
sens ludzkiemu życiu, wysiłkowi
etycznemu, hojnemu oddaniu, pełnej
wyrzeczenia służbie, wysiłkowi w
udzielaniu nauki i miłości Chrystusa
wszystkim duszom. Chrześcijańska
nadzieja na niebo nie jest
indywidualistyczna, tylko odnosi się
do wszystkich[6]. Opierając się na tej
obietnicy, chrześcijanin może być
mocno przekonany, że „warto” żyć
życiem w pełni chrześcijańskim.



„Niebo jest celem ostatecznym i
spełnieniem najgłębszych dążeń
człowieka, stanem najwyższego i
ostatecznego szczęścia” (Katechizm,
1024). Następująco wyraził to Święty
Augustyn w Wyznaniach:
„Stworzyłeś nas bowiem dla siebie i
niespokojne jest nasze serce, dopóki
nie spocznie w Tobie”[7]. W
rzeczywistości życie wieczne jest
głównym celem chrześcijańskiej
nadziei.

„Ci, którzy umierają w łasce i
przyjaźni z Bogiem oraz są doskonale
oczyszczeni, żyją na zawsze z
Chrystusem. Są na zawsze podobni
do Boga, ponieważ widzą Go „takim,
jakim jest” (1 J 3, 2), twarzą w twarz
(1 Kor 13, 12)” (Katechizm, 1023).
Teologia nazwała ten stan stanem
„widzenia uszczęśliwiającego”. „Z
powodu swej transcendencji Bóg nie
może być widziany takim, jaki jest,
dopóki On sam nie ukaże swojej
tajemnicy dla bezpośredniej



kontemplacji ze strony człowieka i
nie uzdolni go do niej” (Katechizm,
1028). Niebo jest najwyższym
wyrazem łaski Bożej.

Z drugiej strony niebo nie polega na
czystej, abstrakcyjnej i nieruchomej
kontemplacji Trójcy
Przenajświętszej. W Bogu człowiek
będzie mógł kontemplować
wszystkie rzeczy, które w jakiś
sposób odnoszą się do jego życia,
ciesząc się nimi, a zwłaszcza będzie
mógł kochać tych, których kochał w
świecie czystą i wieczną miłością.
„Nie zapominajcie nigdy, że po
śmierci przyjmie was Wiekuista
Miłość. A w miłości Bożej
odnajdziecie każdą czystą miłość,
którą przeżywaliście na ziemi”[8].
Radość nieba osiąga swój pełny
szczyt w zmartwychwstaniu
zmarłych. Według Świętego
Augustyna życie wieczne polega na
wiecznym odpoczynku oraz na



rozkosznej i najwznioślejszej
aktywności[9].

Fakt, że niebo będzie trwało
wiecznie, nie oznacza, że w niebie
człowiek przestanie być wolny. W
niebie człowiek nie grzeszy, nie może
grzeszyć, dlatego, że oglądając Boga
twarzą w twarz, a poza tym, widząc
Go jako żywe źródło wszelkiej
stworzonej dobroci, w rzeczywistości
nie chce grzeszyć. W dobrowolny i
synowski sposób człowiek zbawiony
będzie pozostawał w komunii z
Bogiem na zawsze. Wraz z tym jego
wolność osiągnie swoją pełną
realizację.

Życie wieczne jest ostatecznym
owocem Boskiego daru dla
człowieka. Dlatego ma w sobie coś z
nieskończoności. Niemniej jednak,
łaska Boska nie eliminuje ludzkiej
natury ani jeśli chodzi o jej zdolności,
ani jeśli chodzi o osobowość, ani o
zasługi w ciągu życia. Dlatego istnieje



rozróżnienie i różnorodność między
tymi, którzy cieszą się oglądaniem
Boga nie jeśli chodzi o przedmiot,
którym jest sam Bóg, oglądany bez
pośredników, tylko jeśli chodzi o
jakość podmiotu: „tak więc ten
będzie doskonalej widział Boga, tym
samym ten będzie szczęśliwszy, kto
będzie pałał gorętszą miłością”[10].

4. Piekło jako ostateczne
odrzucenie Boga

Pismo Święte wielokrotnie naucza, że
ludzie, którzy nie będą pokutować za
grzechy ciężkie, utracą wieczną
nagrodę komunii z Bogiem, będą
natomiast cierpieć wieczne
nieszczęście. „Umrzeć w grzechu
śmiertelnym, nie żałując za niego i
nie przyjmując miłosiernej miłości
Boga, oznacza pozostać z wolnego
naszego wyboru na zawsze
oddzielonym od Niego. Ten stan
ostatecznego samowykluczenia z
jedności z Bogiem i świętymi określa



się słowem «piekło»” (Katechizm,
1033). Nie chodzi o to, że Bóg
przeznacza kogokolwiek na wieczne
potępienie. To człowiek, poszukując
swojego ostatecznego celu obok Boga
i Jego woli, buduje dla siebie
izolowany świat, do którego nie
może przeniknąć światło i miłość
Boga. Piekło jest tajemnicą,
tajemnicą odrzuconej Miłości, jest
znakiem niszczącej mocy ludzkiej
wolności, kiedy oddala się ona od
Boga[11].

Tradycyjnie rozróżnia się, jeśli
chodzi o piekło, między „karą
potępienia” – najbardziej
fundamentalną i bolesną, polegającą
na wiecznym oddzieleniu od Boga,
zawsze pożądanego przez ludzkie
serce, a „karą zmysłów”, o której
często mówi się w Ewangeliach przy
pomocy obrazu ognia wiecznego.

Doktryna na temat piekła w Nowym
Testamencie przedstawia się jako



wezwanie do odpowiedzialności w
używaniu otrzymanych darów i
talentów oraz do nawrócenia. Jego
istnienie każe człowiekowi
dostrzegać ciężar grzechu
śmiertelnego oraz konieczność
unikania go wszystkimi środkami, a
przede wszystkim, co jest logiczne,
poprzez ufną i pokorną modlitwę.
Możliwość potępienia przypomina
chrześcijanom o konieczności życia
życiem całkowicie apostolskim.

Bez żadnej wątpliwości istnienie
piekła jest tajemnicą. Tajemnicą
sprawiedliwości Boga w stosunku do
tych, którzy zamykają się na Jego
miłosierne przebaczenie. Niektórzy
autorzy rozmyślali o możliwości
unicestwienia zatwardziałego
grzesznika po śmierci. Ta teoria
okazuje się trudna do pogodzenia z
faktem, że Bóg z miłości dał każdemu
człowiekowi istnienie duchowe i
nieśmiertelne[12].



5. Oczyszczenie niezbędne dla
spotkania z Bogiem

„Ci, którzy umierają w łasce i
przyjaźni z Bogiem, ale nie są
całkowicie oczyszczeni, chociaż są
już pewni swego wiecznego
zbawienia, przechodzą po śmierci
oczyszczenie, by uzyskać świętość
konieczną do wejścia do radości
nieba” (Katechizm, 1030). Można
pomyśleć, że wielu ludzi, chociaż nie
żyło świętym życiem na ziemi,
również nie zamknęło się
definitywnie w grzechu. Możliwość
oczyszczenia z nieczystości i
niedoskonałości mniej lub bardziej
nieudanego życia po śmierci jawi się
wówczas jako nowa dobroć Boga,
jako szansa na przygotowanie do
wejścia w głęboką komunię ze
świętością Boga. „Czyściec jest
dziełem miłosierdzia Bożego, żeby
oczyścić z naleciałości tych, którzy
pragną utożsamić się z Nim”[13].



Stary Testament mówi o
pozaziemskim oczyszczeniu (por. 2
Mch 12, 40-45). Święty Paweł w
Pierwszym Liście do Koryntian (1
Kor 3, 10-15) przedstawia
chrześcijańskie oczyszczenie w tym
życiu i w przyszłym poprzez obraz
ognia, który w jakiś sposób emanuje
z Jezusa Chrystusa, Zbawiciela,
Sędziego i Fundamentu
chrześcijańskiego życia[14]. Chociaż
nauka o czyśćcu nie została
formalnie zdefiniowana do czasów
średniowiecza[15], niezwykle
starożytna i jednomyślna praktyka
składania ofiar za zmarłych,
zwłaszcza poprzez świętą Ofiarę
eucharystyczną, jest wyraźną
wskazówką wiary Kościoła w
pozaziemskie oczyszczenie. W
rzeczywistości nie miałoby sensu
modlić się za zmarłych, gdyby byli
albo zdecydowanie zbawieni w
niebie, albo zdecydowanie potępieni
w piekle. Protestanci w swojej
większości negują istnienie czyśćca,



ponieważ wydaje im się to
nadmierną ufnością w ludzkie
uczynki i w zdolność Kościoła do
wstawiennictwa za tych, którzy
opuścili ten świat.

Czyściec bardziej niż za miejsce
powinien być uważany za stan
przejściowego i bolesnego oddalenia
od Boga, w którym odpuszczane są
grzechy lekkie, oczyszcza się
skłonność do złego, jaką grzech
pozostawia w duszy i przezwycięża
się „karę doczesną” wynikającą z
grzechu. Grzech nie tylko obraża
Boga i szkodzi samemu grzesznikowi,
ale przez obcowanie Świętych
szkodzi Kościołowi, światu,
ludzkości. Modlitwa Kościoła za
zmarłych przywraca w jakiś sposób
ład i sprawiedliwość: głównie za
pośrednictwem Mszy Świętej,
jałmużny, odpustów i uczynków
pokutnych (por. Katechizm, 1032).



Teologowie nauczają, że w czyśćcu
bardzo się cierpi, w zależności od
sytuacji każdego człowieka. Niemniej
jednak, chodzi o ból w znaczeniu
„błogosławionego cierpienia”[16].
Dlatego zachęca się chrześcijan do
poszukiwania oczyszczenia z
grzechów w obecnym życiu poprzez
skruchę, umartwienie,
zadośćuczynienie i święte życie.

6. Dzieci zmarłe bez chrztu

Kościół powierza dzieci zmarłe bez
chrztu miłosierdziu Bożemu. Istnieją
powody, żeby uważać, że Bóg w jakiś
sposób przyjmuje je czy to ze
względu na wielką miłość, jaką Jezus
okazywał dzieciom (por. Mk 10, 14),
czy to dlatego że posłał swojego Syna
z pragnieniem, aby wszyscy ludzie
zostali zbawieni (por. 1 Tm 2, 4).
Równocześnie fakt ufania
miłosierdziu Bożemu nie może być
powodem odwlekania udzielania
sakramentu Chrztu nowo



narodzonym dzieciom (kan. 867
KPK), który daje szczególne
upodobnienie do Chrystusa:
„oznacza on i urzeczywistnia śmierć
dla grzechu i wejście w życie Trójcy
Świętej przez upodobnienie do
Misterium Paschalnego
Chrystusa” (Katechizm, 1239).

Paul O’Callaghan

Bibliografia podstawowa

Katechizm Kościoła Katolickiego,
988-1050

Lektury zalecane

Jan Paweł II, Katechezy na temat
Credo IV: Wierzę w życie wieczne
(audiencje od 25 maja 1999 do 4 VIII
1999 r.)

Benedykt XVI, encyklika Spe salvi z
30 listopada 2007 r.



Św. Josemaría Escrivá, homilía 
Nadzieja chrześcijanina, w: 
Przyjaciele Boga, 205-221.

--------------------------------------

[1] Por. Św. Tomasz z Akwinu, Suma
przeciwko poganom, IV, 81.

[2] Por. Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, III. Suppl., qq. 78-86.

[3] II Sobór Watykański, konstytucja
dogmatyczna Lumen Gentium, 48.

[4] Benedykt XVI, encyklika Spe salvi
z 30 listopada 2007 r., 45.

[5] Ibidem, 12.

[6] Por. ibidem, 13-15, 28, 48.

[7] Św. Augustyn, Wyznania, 1, 1, 1.

[8] Św. Josemaría Escrivá, Przyjaciele
Boga, 221.

[9] Por. Św. Augustyn, Epistulæ, 55, 9.



[10] Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, I, q. 12, a. 6, c.

[11] „Wraz ze śmiercią decyzja
człowieka o sposobie życia staje się
ostateczna – to życie staje przed
Sędzią. Decyzja, która w ciągu całego
życia nabierała kształtu, może mieć
różnoraki charakter. Są ludzie,
którzy całkowicie zniszczyli w sobie
pragnienie prawdy i gotowość do
kochania. Ludzie, w których
wszystko stało się kłamstwem;
ludzie, którzy żyli w nienawiści i
podeptali w sobie miłość. Jest to
straszna perspektywa, ale w
niektórych postaciach naszej historii
można odnaleźć w sposób
przerażający postawy tego rodzaju.
Takich ludzi już nie można uleczyć, a
zniszczenie dobra jest nieodwołalne:
to jest to, na co wskazuje
słowopiekło” (Benedykt XVI, Spe
salvi, 45).

[12] Por. ibidem, 47.



[13] Św. Josemaría Escrivá, Bruzda,
889.

[14] Rzeczywiście Benedykt XVI w
encyklice Spe salvi mówi, że
„niektórzy współcześni teolodzy
uważają, że ogniem, który spala a
równocześnie zbawia, jest sam
Chrystus, Sędzia i
Zbawiciel” (Benedykt XVI, Spe salvi,
47).

[15] Por. DS 856, 1304.

[16] Benedykt XVI, Spe salvi, 47.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/temat-16-wierze-w-ciaa-
zmartwychwstanie-i-zywot-wieczny/

(11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-16-wierze-w-ciaa-zmartwychwstanie-i-zywot-wieczny/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-16-wierze-w-ciaa-zmartwychwstanie-i-zywot-wieczny/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-16-wierze-w-ciaa-zmartwychwstanie-i-zywot-wieczny/

	Temat 16. Wierzę w ciała zmartwychwstanie i żywot wieczny.

